


�O���O���A	 �
��O�O�
	

Кострома 
2025

vestnik.cerkov.ru


AU�
O-�O�O��O���
� �U�
A� 

№ 1 (29) / 2025

5.11.1. Теоретическая теология
5.11.2. Историческая теология
5.11.3. Практическая теология



И 76  Ипатьевский вестник: научно-богословский журнал / Церковный науч-
но-исследовательский центр Костромской митрополии. — Кострома, 
2025. — № 1 (29). — 2025. — 224 с.: ил.
Журнал рекомендован ВАК Минобрнауки России для публикации научных работ, отражаю-
щих основное содержание кандидатских и докторских диссертаций по следующим научным 
специальностям:
5.11.1  — Теоретическая теология (теология),
5.11.2  — Историческая теология (теология),
5.11.3  — Практическая теология (теология).

ISSN 2309-5164  © Костромская митрополия, 2025

Адрес редакции и издательства: 
156000, г. Кострома, ул. Симановского, 26/37 
Тел.: (4942) 354051. Факс: (4942) 316473. 
E-mail: vestnik44@mail.ru 
Официальный сайт «Ипатьевского вестника» 
vestnik.cerkov.ru

УДК 281.93 
ББК 86.372 
 И 76

ИПАТЬЕВСКИЙ ВЕСТНИК 
НАУЧНО-БОГОСЛОВСКИЙ ЖУРНАЛ 

КОСТРОМСКОЙ МИТРОПОЛИИ

Учредитель 
Православная религиозная организация-учреждение 
«Церковный научно-исследовательский центр Костромской митрополии» 

Электронные версии статей размещаются в научной электронной 
библиотеке elibrary.ru, на ресурсе cyberleninka.ru и индексируются в Рос-
сийском индексе научного цитирования (РИНЦ). 

Издание зарегистрировано Управлением Федеральной службы 
по надзору в сфере связи, информационных технологий и массовых ком-
муникаций по Костромской области ПИ № ТУ44-00304 от 28.05.2018 г. 
Подписной индекс ПР 958 в каталоге «Подписные издания: Официальный 
каталог Почты России».

Издание входит в Общецерковный перечень рецензируемых изданий, 
в которых должны публиковаться результаты исследований соискателей 
церковных ученых степеней доктора богословия, доктора церковной исто-
рии и кандидата богословия.

Перепечатка допускается по согласованию с редакцией. Ссылка 
на журнал «Ипатьевский вестник» обязательна. Редакция не всегда раз-
деляет мнение авторов.



I 83 Ipatievsky vestnik. Bulletin of theological studies / Ecclesiastical Research 
Center of the Kostroma Metropolia. — Kostroma, 2025. — № 1 (29). — 
2025. — 224 р.
The peer-reviewed academic journal is recommended by the Higher Attestation Commission 
of the Ministry of Education and Science of Russian Federation for the publication of scientific 
content of theses for the degrees of Candidat of Sciences and Doctor of Sciences in the following 
scientific specialisations:
5.11.1  — Theoretical theology (theology),
5.11.2  — Historical theology (theology),
5.11.3  — Practical theology (theology).

ISSN 2309-5164  © Kostroma Metropolia, 2025

Editorial address and publishing: 
156000, Kostroma, ul. Simanovskogo, 26/37 
Tel.: (4942) 354051. Fax: (4942) 316473 
E-mail: vestnik44@mail.ru 
Website «Ipatievsky vestnik» 
vestnik.cerkov.ru

IPATIEVSKY VESTNIK 
BULLETIN OF THEOLOGICAL STUDIES 

OF KOSTROMA METROPOLIA 

Founder 
Orthodox Religious Organization-The Church Research Center of the 
Kostroma Metropolia 

On-line versions of the articles are posted in the scientific digital library 
elibrary.ru and on the web-site cyberleninka.ru, indexed in the Russian Science 
Citation Index (RSCI). 

The edition is registered by the Department of the Federal Service for 
supervision of communications, information technology and mass media for 
the Kostroma region ПИ № ТУ44-00304 от 28.05.2018 г. Subscriptional index 
ПР958 in the catalog «Subscription Publications: Russian Post Official Direc-
tory».

The edition is included into The Churchwide list of the reviewed publica-
tions in which the main scientific results of theses for a degree of the doctor of 
divinity, for a degree of the doctor of church history, for a degree of the candi-
date of theology have to be published.

Reprints permitted by agreement with the editorial board. Link to the 
journal «Ipatievsky vestnik» is obligatory. The editors do not always share the 
authors’ opinion.

UDC 27-1 281.93 
 I 83



4

РЕДАКЦИЯ ЖУРНАЛА
Главный редактор

Митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт 
(Кашин Дмитрий Витольдович), кандидат богословия

Редакционный совет
1. Священник Георгий Андрианов, кандидат богословия (председатель).
2. Едошина Ирина Анатольевна, доктор культурологии, профессор, Костромской 

государственный университет.
3. Архимандрит Сергий (Акимов), доктор богословия, профессор Минской духов-

ной академии (Республика Беларусь).
4. Протоиерей Алексий Марченко, доктор исторических наук, доктор церковной 

истории, Общецерковная аспирантура и докторантура им. святых равноапос-
тольных Кирилла и Мефодия.

5. Игумен Арсений (Соколов), доктор богословия, профессор, Николо-Угрешская 
духовная семинария.

6. Шкаровский Михаил Витальевич, доктор исторических наук, профессор, 
Санкт-Петербургская духовная академия.

7. Протоиерей Владимир Башкиров, доктор богословия, профессор, Институт 
Теологии Белорусского государственного университета (Республика Беларусь).

8. Мартинович Владимир Александрович, доктор богословия, кандидат социо-
логических наук, доцент, Минская духовная академия (Республика Беларусь).

9. Священник Павел Бочков, доктор богословия, кандидат юридических наук,  
настоятель храма свт. Луки Архиепископа Красноярского г. Норильска.

10. Белов Андрей Михайлович, доктор исторических наук, профессор, председатель 
регионального отделения Российского исторического общества, Костромской 
государственный университет.

11. Лебедев Юрий Владимирович, доктор филологических наук, профессор, Кост-
ромской государственный университет.

12. Яковлев Виталий Юрьевич, доктор философских наук, профессор, Костромской 
государственный университет.

13. Архимандрит Августин (Никитин), кандидат богословия, доцент, Санкт-Пе-
тербургская духовная академия.

14. Гронский Александр Дмитриевич, кандидат исторических наук, доцент, Мин-
ская духовная академия, сотрудник РАН (Республика Беларусь).

15. Игумен Петр (Ерышалов), наместник Свято-Троицкого Ипатьевского монасты-
ря, член Синодальной богослужебной комиссии.

16. Священник Андрей Андрианов, кандидат богословия (зам. главного редактора).
17. Жигалов Михаил Иванович (ответственный редактор).



5

EDITORS OF THE JOURNAL
Editor-in-chief

Mitropolitan of Kostroma and Nerekhta Ferapont 
(Kashin Dmitry Vitoldovich), candidate of Theology

Editorial board
1. Priest Georgii Andrianov, candidate of Theology (Chairman).
2. Edoshina Irina Anatolyevna, Doctor of Culturology, professor, Kostroma state uni-

versity.
3. Archimandrite Sergey (Akimov), Doctor of Theology, professor of the Minsk Theo-

logical Academy (Republic of Belarus).
4. Archpriest Alexy Marchenko, Doctor of History, Doctor of Church History, Sts Cyril 

and Methodius’ Church Post-Graduate and Doctoral School.
5. Hegumen Arseniy (Sokolov), Doctor of Theology, professor, Nikolo-Ugreshskaya 

theological seminary.
6. Shkarovsky Mikhail Vitalievich, Doctor of History, professor, St. Petersburg theologi-

cal academy.
7. Archpriest Vladimir Bashkirov, Doctor of Theology, Professor, Institute of Theo logy 

of the Belarusian State University (Republic of Belarus).
8. Martinovich Vladimir Alexandrovich, Doctor of Theology, candidate of sociolo gical 

sciences, associate professor, Minsk Theological Academy (Republic of Belarus).
9. Priest Pavel Bochkov, Doctor of Theology, candidate of Law, the rector of the church 

of St. Bows of the Archbishop of Krasnoyarsk, Norilsk.
10. Belov Andrey Mikhailovich, Chairman of the regional office of the Russian Historical 

Society, Kostroma state university.
11. Lebedev Yuriy Vladimirovich, Doctor of Philology, professor, Kostroma state univer-

sity.
12. Yakovlev Vitaly Yurievich, Doctor of Philosophy, Professor, Kostroma State University.
13. Archimandrite Augustine (Nikitin), candidate of Theology, associate professor, 

St. Petersburg Theological Academy.
14. Gronskiy Aleksandr Dmitrievich, candidate of History, associate professor, Minsk 

Theological academy, fellow of the RAS (Republic of Belarus).
15. Igumen Petr (Erishalov), abbot of Holy Trinity Ipatievsky convent, a member of the 

Synodal Liturgical commission.
16. Priest Andrey Andrianov, candidate of Theolog (Deputy Chief Editor).
17. Zhigalov Mikhail Ivanovich (executive editor).



ИЗДАЕТСЯ ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ 
ЕГО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНСТВА, 
ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО 

Ф Е Р А П О Н Т А, 
МИТРОПОЛИТА КОСТРОМСКОГО И НЕРЕХТСКОГО 

Одобрено Синодальным отделом 
по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ



7

ОГЛАВЛЕНИЕ

БИБЛЕИСТИКА
Игумен Арсений (Соколов)

Наум в Книге Двенадцати малых пророков  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  11
Священник Георгий Андрианов

Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) 
«Новозаветное понимание Церкви как Тела Христова, в частности – 
в экклезиологии апостола Павла»  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19

БОГОСЛОВСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
Епископ Алексий (Елисеев)

Христианское понимание личности в призме диалектики свободы 
и творчества  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40

Диакон Игорь Фалеев
Алкогольная девиация в библейском и святоотеческом наследии  . . . .  55

ЛИТУРГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
Спицын Д.В.

Литературные источники в кондаках прп. Романа Сладкопевца, 
употребляемых в византийском богослужении  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
Петрушко В.И. 

В развитие гипотезы о времени и обстоятельствах основания 
Ипатьевского монастыря, предложенной митрополитом 
Костромским и Нерехтским Ферапонтом . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78

Протоиерей Сергий Звонарёв
Коптская и Эфиопская церкви в повестке 
международных контактов Московского Патриархата 
в 1960-х – начале 1970-х годов  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  91

Денисов М.Е.
К вопросу о времени и месте земной жизни и мученического 
подвига святой Анфисы (Анфусы) Новой. Гимнография 
и иконография Мученицы . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110



Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Архимандрит Макарий (Веретенников)
Практика благочестия в православной традиции: имя, одежда, 
слова благодарности  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117

Священник Павел Бочков
Пр облема деятельности лжесвященства «Православной церкви 
всероссийского патриаршества» на территории Алеутской 
и Северо-Американской епархии в 1902 – 1910 гг.   . . . . . . . . . . . . . . . .  143

Священник Георгий Андрианов
Маршал А.М. Василевский как дипломат  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163

Священник Георгий Андрианов, Жигалов М.И.
Костромской период в жизни святителя Серафима (Соболева). 
К 75-летию со дня преставления  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187

ПЕРСОНАЛИИ
Резепин П.П.

С.Н. Романовский – преподаватель Костромской 
духовной семинарии  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  203

НАУЧНАЯ ЖИЗНЬ
Митрополит Ферапонт (Кашин) 

Рецензия на статью о Феодоровской иконе Божией 
Матери в томе 71 «Православной энциклопедии» 
(М.: ЦНЦ «Православная энциклопедия», 2023)  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  206

Липовецкий П.Е.
Летописец «патриарха-схимника». Рецензия на: Макарий 
(Веретенников), архим. Патриарх-схимник. Сергиев Посад: 
Троице-Сергиева Лавра, 2024. 544 с.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  217



9

ТABLE OF CONTENTS

BIBLICAL STUDIES
Abbot Arseny (Sokolov)

Nahum in the Books of the Twelve minor prophets  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  11
Priest Georgy Andrianov

An unknown article by Archbishop Mikhail (Mudyugin) “The New Tes-
tament understanding of the Church as the Body of Christ, in particular 
in the ecclesiology of the Apostle Paul”  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19

THEOLOGICAL STUDIES
Bishop Alexy (Eliseev) 

The christian understanding of personality in the prism of the dialectic 
of freedom and creativity  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40

Deacon Igor Faleev
Alcoholic deviation in the biblical and patristic heritage  . . . . . . . . . . . . . . .  55

LITURGICAL STUDIES
Spitsyn D. V.

Literary Sources in the Kontakia of Saint Romanos the Melodist Used 
in Byzantine Worship  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Petrushko V.I. 

In the development of the hypothesis about the time and circumstances 
of the foundation of the Ipatievsky Monastery, proposed by Metropoli-
tan Ferapont of Kostroma and Nerekhta  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78

Archpriest Sergiy Zvonarev
The Coptic and Ethiopian Orthodox Churches in the agenda of interna-
tional contacts of the Moscow Patriarchate in the 1960s – early 1970s  . . . .  91

Denisov M.E.
Revisiting the subject of the time and place of life and martyrdom 
of Saint Anthusa the Younger. Hymnography and iconography 
of the Martyr  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110



10

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Archimandrite Macarius (Veretennikov)
The practice of piety in the orthodox tradition: name, clothes, words 
of gratitude  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117

Priest Pavel Bochkov
The problem of the activities of the false priestry of the “Orthodox 
church of the all-russian patriarchate” on the territory of the Aleutian 
and North American diocese in 1902 – 1910  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  143

Priest Georgy Andrianov 
Marshal A.M. Vasilevsky as a diplomat  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163

Priest Georgy Andrianov, Zhigalov M.I.
The kostroma period in the life of st. Seraphim (Sobolev). 
On the 75th anniversary of his repose  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187

P ERSONNEL
Rezepin P.P. 

S.N. Romanovsky – lecturer at Kostroma Theological Seminary  . . . . . . . .  203

SCIENTIFIC LIFE
Metropolitan Ferapont (Kashin)

Review of the article on the Feodorovskaya Icon of the Mother of God 
in volume 71 of the Orthodox Encyclopedia (Moscow: Central Scientific 
Center “Orthodox Encyclopedia”, 2023)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  206 

Lipovetsky P.E.
The chronicler of the "patriarch-schemer". Review of: Makariy 
(Veretennikov), Archim. The patriarch is a schemer. Sergiev Posad: 
Trinity-Sergiev Lavra, 2024. 544 p.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  217 



11

Научная статья 
УДК 221
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–11–18
EDN: WXDIUU

НАУМ В КНИГЕ ДВЕНАДЦАТИ 
МАЛЫХ ПРОРОКОВ

Игумен Арсений (Соколов),
Николо- Угрешская духовная семинария, Москва, Россия,

arsenij2001@mail.ru

Аннотация. Статья посвящена местоположению кни-
ги пророка Наума в книге Двенадцати малых пророков 
и интертекстуальным связям книги Наума с другими кни-
гами малых пророков.

Ключевые слова: Библия, Книга пророка Наума, Кни-
га Двенадцати малых пророков, интертекстуальность

Для цитирования: Арсений (Соколов), игум. Наум 
в Книге Двенадцати малых пророков // Ипатьевский вест-
ник. 2025. № 1. С. 11–18. https://doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–1–11–18

BIBLICAL STUDIES
Scientific article

NAHUM IN THE BOOKS 
OF THE TWELVE MINOR 

PROPHETS
Abbot Arseny (Sokolov),

Nikolo- Ugresh Theological Seminary, Moscow, Russia,
arsenij2001@mail.ru

Abstract. The article is devoted to the location of the book of the prophet Nahum in the 
book of the Twelve Minor Prophets and the intertextual connections of the book of Nahum 
with other books of the minor prophets.

© Игумен Арсений (Соколов), 2025.

БИБЛЕИСТИКА

Игумен Арсений 
(Соколов),
доктор богословия,
профессор Николо-
Угрешской духовной 
семинарии
/
Abbot Arseny (Sokolov),
DPh of Theology,
Professor of Nikolo-Ugresh 
Theological Seminary

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 11–18
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 11–18 



12

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Keywords: The Bible, the Book of the Prophet Nahum, the Book of the Twelve Minor 
Prophets, intertextuality

For citation: Arseny (Sokolov), abbot. Nahum in the Books of the Twelve minor prophets 
// Ipatievsky vestnik. 2025. № . 1. Р. 11–18 (In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–1–11–18

В 
МАСОРЕТСКОМ тексте книга Наума расположена между книгой Михея 
и книгой Аввакума. Такое же ее расположение — в свитке из вади Му-

раббаат, датируемом II веком до н. э., в свитке из Нахаль- Хевер (8HevXIIgr), 
датируемом I веком н. э. и содержащем греческий текст части книги Двенад-
цати. В LXX, а также в 3(4) книге Ездры 1 (3Езд 1:39–40), в кумранском свитке 
4QXII и в апокрифе «Жизнь пророков» 2 порядок книг внутри книги Двенадца-
ти несколько иной, и Науму предшествует Иона, а не Михей (однако следует 
за Наумом, как и в масоретском тексте, Аввакум). В апокрифе «Мученичество 
и вознесение (видение) Исайи», где вообще порядок книг самый необычный, 
Науму предшествует Иоиль, а Иона расположен за Наумом (4,22).

Ученые строят гипотезы о стадиях формирования единой книги Две-
надцати. Согласно Коллинзу 3, эти стадии таковы: a) допленный этап: Осия, 
Амос, Михей, Наум, Софония и Авдий; b) послепленный этап: Аггей, Захария 
1–8, некоторые прибавления к Софонии и Иона; с) третий этап — около се-
редины V века до н. э.: Иоиль, Аввакум и Малахия; d) четвертый этап, конец 
IV – начало III века: некоторые завершающие добавления, в частности, Заха-
рия 9–14 и эпилог Малахии. Ногальски 4 считает, что изначально существова-
ли два независимых друг от друга сборника: 1) Осия, Амос, Михей, Софония; 
2) Аггей и 1–8 главы Захарии. Позднее, согласно этому автору, эти сборники 
были объединены и к ним были прибавлены остальные книги, за исключе-
нием Ионы и 9–14 глав Захарии — текстов, которые исследователь счита-

1 В LXX эта книга отсутствует; в Вульгате она — 4 книга Ездры, в древнегрузинской , церков-
нославянской  и русской  синодальной  традициях — 3 книга Ездры. Латинский  перевод этой  
книги достаточно исследован наукой , тогда как другие древние версии — сирий ская, эфиоп-
ская, арабская, армянская и грузинская — малоизучены. В древности существовала и грече-
ская версия: цитаты из нее содержатся в «Строматах» Климента Александрий ского и в «По-
становлениях Апостольских». Дискутируется в современной  науке и вопрос о возможном 
еврей ском оригинале книги. Подробней  о ней  см., напр., в критических переводах ветхоза-
ветных апокрифов и псевдоэпиграфов: Charles R. H. The  Apocrypha and Pseudepigrapha of the 
Old Testament. II: Pseudepigrapha. Oxford, 19682. P. 542–624. Sacchi P. (ed.). Apocrifi  dell’Antico 
Testamento. Vol. II. Torino, 1989. P. 235–377 (на стр. 281–290 — обширная библиография 
изданий  и переводов книги, а также научных статей  о ней ).

2 Иудейский апокриф с последующими христианскими интерполяциями «Жизнь пророков», 
сохранившийся в переводах на греческий, латинский, сирийский, армянский и арабский 
языки, восходит, вероятно, к I веку н.э. и содержит легенды внебиблейского происхождения 
о жизни некоторых библейских пророков.

3  Collins T. The Mantle of Elĳ ah. The Redaction Criticism of the Prophetical Books. Sheffi eld, 1993.
4 Nogalski J. D. Literary Precursors to the Book of the Twelve. “Beihefre zur Zeitschrift fü r die alttesta-

mentliche Wissenschaft” 217 (1993). Р. 276–282. Nogalski J. D. Redactional Processes in the Book of 
the Twelve. “Beihefre zur Zeitschrift fü r die alttestamentliche Wissenschaft” 218 (1993). Р. 274–280.



Игумен Арсений (Соколов). Наум в Книге Двенадцати малых пророков

13

ет отдельным, самым поздним редакционным добавлением 1. Ногальски, 
как и многие другие авторы, находит общие черты в книгах Наума и Авва-
кума, которые, как он считает, особенно отчетливо видны в теофанических 
гимнах той и другой книги (Наум 1:2–8. Авв 3), и делает вывод, что Наум 
и Аввакум в своих ранних формах вошли в книгу Двенадцати одновременно. 
Шарт 2 определяет три этапа формирования Двенадцати: a) Осия, Амос, Ми-
хей, Софония; b) Иоиль и Захария 14; c) книга Двенадцати в окончательном 
виде. Этот автор поддерживает Ногальски в том, что ранние формы Наума 
и Аввакума одновременно вошли в корпус Двенадцати 3. Кесслер 4 считает, 
что теофанический гимн Наума 1:2–8 был составлен для того, чтобы свя-
зать книгу Наума с книгой Аввакума еще до их включения в Двенадцать. 
Заппф 5 находит связи гимна Наум 1:2–8 со стихами Осии (Ос 4:3), Амоса 
(Ам 1:2) и Михея (Мих 1:3) и считает что этот этот гимн был прибавлен 
к книге Наума как раз для ее интеграции в Двенадцать. Ногальски и Заппф 
связывают Наум 1:2–8 с Мих 7:8–20: первый считает, что Наум 1:2–8 со-
ставлен под влиянием Мих 7:8–20; второй — что наоборот, в Мих 7:8–20 
использован материал Наум 1:2–8. Рот поддерживает литературную зави-
симость этих текстов друг от друга, но сомневается, что направление этой 
зависимости может быть определено 6. На тесной редакционной связи Наум 
1:2–8 с Мих 7:8–20 настаивает и Кристиансен 7. Ряд авторов, среди которых 
Бен- Цви 8, Петерсен 9, Перлитт 10, Бек 11, Тидиман 12 и Хагедорн 13, не связыва-

1 На том, что Иона — последний текст, включенный в книгу Двенадцати, настаивает также 
Джонс: J ones B. A. The Formation of the Book of the Twelve. A Study in Text and Canon. “Society of 
Biblical Literature. Dissertation Series”. Atlanta, 1995.

2  Schart A. Das Zwö lfprophetenbuch als redaktionelle Grosseinheit. “Theologische Literature Zeitung” 
133 (2008). Р. 234–246.

3  Schart A. Die Entstehung des Zwölfprophetenbuchs: Neubearbeitungen von Amos im Rahmen schrif-
tenübergreifender Redaktionsprozesse. “Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissen-
schaft” 260. Berlin, 1998.

4  Kessler R. Nahum- Habakuk als Zweiprophetenschrift: Eine Skizze. In: Zenger E. (ed.). ÒWort JHWHs, 
das geschahÉÓ (Hos 1,1): Studien zum Zwölfprophetenbuch. Freiburg im Breisgau, 2002. P. 149–158.

5  Zapff B. M. The Perspective of the Nations in the Book of Micah as a ‘Systematization’ of the Nations’ 
Role in Joel, Jonah and Nahum: Refl ections on a Context- Oriented Exegesis. In: Redditt P. L., Schart 
A. (edd.). Thematic Threads in the Book of the Twelve. Berlin — New York, 2003. P. 293–312.

6  Roth M. Israel und die Völker im Zwölfprophetenbuch: Eine Untersuchung zu den Büchern Joel, Jona, 
Micha und Nahum. Göttingen, 2005.

7  Christensen D. L. Nahum. A new translation with introduction and commentary. New Haven, 2009.
8  Ben Zvi E. Twelve Prophetic Books or “The Twelve”: A Few Preliminary Considerations. In: 

Watts J. D.W., House P. R. (edd.). Forming Prophetic Literature. Essays on Isaiah and the Twelve. 
Sheffi eld, 1996.

9  Petersen D.L. A Book of the Twelve? In: Nogalski J. D., Sweeney M. A. (edd.). Reading and Hearing the 
Book of the Twelve. Atlanta, 2000. Р. 3–10.

10  Perlitt L. Die Propheten Nahum, Habakuk, Zephanja. Göttingen, 2004.
11  Beck M. Das Dodekapropheton als Antologie. “Zeitschrift fü r die alttestamentliche Wissenschaft” 118 

(2006). Р. 558–581.
12  Tidiman B. Nahoum, Habaquq, Sophonie. Commentaire évangélique biblique. Vaux-sur- Seine, 2009.
13  Hagedorn A. C. Die Anderen im Spiegel: Israels Auseinandersetzung mit den Völkern in den Büchern 

Nahum, Zefanja, Obadja und Joel. Berlin, 2011.



14

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

ют литературное развитие Наума с литературным развитием других книг, 
входящих в Двенадцать, да и вообще скептически относятся к гипотезам 
сложных редакционных процессов. Эти авторы склонны отрицать у Две-
надцати  сколь- нибудь заметные редакционные фазы и считают Двенадцать 
просто сборником, антологией не связанных между собою книг и поэтому 
предлагают читать книгу Наума отдельно, не обращая внимания на общий 
контекст Двенадцати и на интертекстуальные связи внутри корпуса. Спронк 1
интертекстуальных связей не отрицает, но считает их не следствием работы 
редакторов, а простым влиянием одних пророков на других. Этот автор на-
зывает книгу Наума «сиквелом» книги Михея 2. Рот считает, что синхронное 
чтение Двенадцати возможно, но утверждает (вслед за Бен- Цви), что над-
писания книг не позволяют читать Двенадцать как одну книгу 3.

И  все-таки общий контекст Двенадцати важен уже хотя бы потому, что древ-
няя традиция, как иудейская, так и христианская, видела в Двенадцати единую 
книгу, а в отдельных книгах «малых» пророков ее составные части. Первое 
по времени упоминание о двенадцати пророках содержится у Бен- Сиры (в рус-
ской традиции — книга Премудрости Иисуса, сына Сирахова): «И двенадцать 
пророков — да процветут кости их от места своего — утешали Иакова и спа-
сали их верною надеждою» (Сир 49:12) 4. Книга Двенадцати подразумевается 
и в новозаветной книге Деяний Апостольских. В речи Стефана цитируется, 
собственно говоря, книга пророка Амоса, но говорится вообще о книге проро-
ков, без уточнения. Нет сомнения, речь здесь идет именно о книге Двенадцати: 
«Бог же отвратился и оставил их служить воинству небесному, как написано 
в книге пророков» (Деян 7:42) (далее следует цитата из Ам 5:25–27 по версии 
LXX). Уже упоминавшаяся 3 книга Ездры подразумевает книгу Двенадцати 
как одну из двадцати четырех книг Танаха, предназначенных для открытого 
чтения: 3Езд 14:44–47 (94–70=24) — именно такое количество книг Танаха, 
в числе которых книга Двенадцати, было кодифицировано иудеями к концу 
I в. н. э. Древнехристианский апологет Мелитон Сардийский (II век), перечисляя 
ветхозаветные книги, упоминает в числе пророческих книг «Двенадцать в одной 
книге» 5. Талмуд унифицирует и закрепляет правила для писцов священных книг. 
Эти правила косвенно свидетельствуют о том, что амораи IV века рассматривали 
книгу Двенадцати как единый текст: «Между одной из пяти книг Торы и другой 
книгой Торы — четыре линии (должны быть пропущены), и так же между 
одним пророком и другим пророком. Но для пророков из Двенадцати — три 
линии» (Бава Батра13b). Единство книги засвидетельствовано и масоретской 
письменной традицией: в колофоне, следующем за книгой Малахии, указано 
количество стихов не только этой книги, но и всей книги Двенадцати.

1  Spronk K. Nahum. Kampen, 1997. . 9.
2  Spronk K. Nahum, and the Book of the Twelve: A Response to Jakob Wöhrle. ÒJournal of Hebrew 

ScripturesÓ 9 (2009). Article 8. P. 6–7.
3  Roth M. Ibid. P. 300–301.
4 В изданиях LXX под ред. A. Ральфа: 49:10.
5  Eusebius. Historia Ecclesiastica IV, 26, 14. В русском издании: IV, 26, 13 (Евсевий  Памфил. Цер-

ковная история. Санкт- Петербург, 2007. С. 178).



Игумен Арсений (Соколов). Наум в Книге Двенадцати малых пророков

15

Если книга Двенадцати является единым произведением, во всех ее частях 
должен просматриваться  какой-то общий богословский замысел или по край-
ней мере  какие-то общие богословские черты. В последнее время появляются 
работы, сконцентрированные на книге Двенадцати в том виде, в котором она 
до нас дошла, и авторы этих исследований озабочены прежде всего выявлением 
общих для всей книги Двенадцати тем и поиском ее общего богословия. Из них 
следует отметить недавние работы Скайолы 1. Среди тем, объединяющих Две-
надцать и делающих сборник единой книгой, а не просто антологией, она вы-
деляет следующие: богословие истории; «День Господень»; проблема насилия; 
избранничество Израиля. В том, что касается богословия истории у Двенадца-
ти, Скайола разделяет гипотезу Ногальски, который усмотрел в корпусе малых 
пророков иллюстрацию исторической парадигмы, синтезированной Иоилем, 
а затем развитой в остальных частях книги Двенадцати 2: «Иоиль описывает на-
шествие саранчи, поражающей народ за его грехи. Наум и Аввакум раскрывают, 
что на самом деле эта саранча — ассирийская и вавилонская армии. В Иоил 
2:18–29 говорится, что если народ покается, Господь его спасет. Это спасение, 
согласно Аггею и Захарии, состоит в возвращении из изгнания и в воссоздании 
храма. Иоиль объявляет, что YHWH накажет народы, угнетавшие Израиль. Из-
раилю в свою очередь также предстоит пройти через суд. Эта тема возвращается 
в теофаниях Авдия, Михея (Мих 1:2–7), Наума (Наум 1:2–14), Аввакума (Авв 
3:1–15) и Софонии (Соф 1:2–6)» 3. В этом разработанном Двенадцатью богосло-
вии истории, как считает Скайола и некоторые другие авторы, в той или иной 
степени поддерживающие гипотезу Ногальски 4, объединяющую функцию вы-
полняет тема Дня Господня. Эта тема действительно проходит красной нитью 
через всю книгу Двенадцати 5.

С темой Дня Господня связана тема отношения к языческим народам, пре-
жде всего к захватчикам и угнетателям. Вопрос, как к ним относиться, был од-
ним из самых животрепещущих для иудейской общины персидского и эллини-
стического периодов, когда тексты, входящие в книгу Двенадцати, собирались 
воедино и редактировались. У Наума и Ионы это отношение — диаметрально 
противоположное: книга Наума воспевает гибель Ниневии, олицетворяющей 
собой всех врагов Израиля, а книга Ионы проповедует обращение этого злого 
города и его спасение от погибели; в книге Наума Бог уничтожает Ниневию 
до основания, а в книге Ионы Он ее милует 6. Удивительно, что в LXX и в ряде 

1  Scaiola D. I dodici profeti minori: problemi di metodo e di interpretazione. “Rivista Biblica” 54 
(2006). P. 65–75. Scaiola D. I dodici profeti: perché  «minori»? Bologna, 2011 (особенно р. 215–238).

2  Nogalski J. D. Redactional Processes in the Book of the Twelve. Berlin — New York, 1993. Ногальски 
называет Иоиля «литературным якорем Двенадцати».

3  Scaiola D. I dodici profeti: perché  «minori»? Bologna, 2011. Р. 217.
4 См.:  Petersen D. L. A Book of the Twelve? In: Nogalski J. D., Sweeney M. A. (edd.). Reading and 

Hearing the Book of the Twelve. Atlanta, 2000. P. 3–10. Rendtorff R. Der “Tag YHWHs” im Zwölf-
prophetenbuch. In: Zenger E. (ed.). “Wort YHWHs, das geshah…” (Hos 1,1). Studien zum Zwölfpro-
phetenbuch. Freiburg, 2002. P. 1–11. Beck M. Der “Tag YHWHs” im Dodekapropheton. Studien im 
Spannungsfeld von Traditions- und Redaktionsgeschichte. Berlin — New York, 2005.

5 О «Дне Господнем» у пророков см., напр.:  Арсений (Соколов), иг. День Господень в книгах про-
роков: история или эсхатология? М., 2025.

6 Уничтожение враждебных по отношению к Израилю народов в книге Двенадцати предвозве-



16

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

памятников, которые были упомянуты выше, книги Ионы и Наума соседствуют 
одна с другой. В этом соседстве можно усмотреть внутреннюю напряженную 
полемику в книге Двенадцати по вопросу отношения к народам. Возможно, 
переводчики и составители Двенадцати преднамеренно помещали книги Ионы 
и Наума одну подле другой, чтобы эту самую полемику обострить. Острота 
полемики между Наумом с Ионой по этому вопросу проявляется уже в том, 
как тот и другой цитируют Исх 34:6–7: ср. Ион 4:2 и Наум 1:3. По предполо-
жению Джонса, нахождение в LXX Наума и Ионы рядом друг с другом «было 
мотивировано попыткой сбалансировать справедливость Бога по отношению 
к народам… с Его суверенным милосердием» 1. Большинство исследователей 
видит в книге Ионы ответную реакцию на содержание книги Наума. Однако, 
некоторые авторы, в числе которых Фабри 2, Запфф 3, Босман 4 и Кристиансен 5, 
напротив, считают, что Иона предшествует Науму и рассматривают пророче-
ство последнего как своего рода «коррекцию перспективы» Ионы.

Вероятно, и в масоретском тексте расположение книги Наума — между 
Михеем и Аввакумом — не случайно и могло быть продиктовано не хронологи-
ческими, а тематическими соображениями: в некоторых стихах 7-й, заключи-
тельной, главы Михея можно услышать перекличку с 1-й главой Наума; невоз-
можно не заметить тесную связь между гимнами Авв 3 с Наум 1:2–8.

Параллелизм пророчеств против Ассирии у Наума и у Софонии (Соф 2:13–
15), книга которого следует в масоретском тексте за Аввакумом, также очеви-
ден. Тематические сходства Наума с Аввакумом и Софонией понуждают мно-
гих исследователей рассматривать эти три книги вместе, как некий малый 
сборник внутри большого — книги Двенадцати.

Имеются у Наума интертекстуальные связи с пророческими книгами 
и за пределами Двенадцати. Самые очевидные из них — с книгой Исайи: Наум 
1:15а — Ис 52:7; Наум 1:15b — Ис 52:1b.

Bose, декабрь 2024 г.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Арсений (Соколов), иг. День Господень в книгах пророков: история или эсха-

тология? М., 2025.
2. Арсений (Соколов), иг. Единство книги Двенадцати пророков. “Страницы” 16:1 

(2012)

щается чаще, чем их помилование. Но картина сложна, можно найти пассажи об их эсхатоло-
гическом спасении — напр., Мих 4 и Зах 14. Подробнее о внутренней полемике внутри Двенад-
цати: А рсений (Соколов), иг. Единство книги Двенадцати пророков. “Страницы” 16:1 (2012).

1 Jones B. A. The Formation of the Book of the Twelve A Study in Text and Canon. Atlanta, 1995. P. 228.
2 Fabry H.-J. Nahum. Freiburg, 2006. P. 101–102.
3 Zapff B. M. Ibid. P. 301–302.
4 Bosman J. P. Social identity in Nahum: A theological- ethical enquiry. Biblical Intersections 1. Piscat-

away, 2008.
5 Christensen D. L. Ibid. P. 36.



Игумен Арсений (Соколов). Наум в Книге Двенадцати малых пророков

17

3. Beck M. Das Dodekapropheton als Antologie. “Zeitschrift für die alttestamentliche 
Wissenschaft” 118 (2006). Р. 558–581.

4. Beck M. Der “Tag YHWHs” im Dodekapropheton. Studien im Spannungsfeld von 
Traditions- und Redaktionsgeschichte. Berlin — New York, 2005.

5. Ben Zvi E. Twelve Prophetic Books or “The Twelve”: A Few Preliminary Consider-
ations. In: Watts J. D.W., House P. R. (edd.). Forming Prophetic Literature. Essays on Isaiah 
and the Twelve. Sheffield, 1996.

6. Bosman J. P. Social identity in Nahum: A theological- ethical enquiry. Biblical Inter-
sections 1. Piscataway, 2008.

7. Charles R. H. The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament. II: Pseude-
pigrapha. Oxford, 19682. P. 542–624.

8. Christensen D. L. Nahum. A new translation with introduction and commentary. New 
Haven, 2009.

9. Collins T. The Mantle of Elĳah. The Redaction Criticism of the Prophetical Books. 
Sheffield, 1993.

10. Eusebius. Historia Ecclesiastica IV, 26, 14. В русском издании: IV, 26, 13 (Евсевий 
Памфил. Церковная история. Санкт- Петербург, 2007. С. 178)

11. Fabry H.-J. Nahum. Freiburg, 2006. P. 101–102.
12. Hagedorn A. C. Die Anderen im Spiegel: Israels Auseinandersetzung mit den Völkern 

in den Büchern Nahum, Zefanja, Obadja und Joel. Berlin, 2011.
13. Jones B. A. The Formation of the Book of the Twelve A Study in Text and Canon. 

Atlanta, 1995. P. 228.
14. Jones B. A. The Formation of the Book of the Twelve. A Study in Text and Canon. 

“Society of Biblical Literature. Dissertation Series”. Atlanta, 1995.
15. Kessler R. Nahum- Habakuk als Zweiprophetenschrift: Eine Skizze. In: Zenger E. 

(ed.). ÒWort JHWHs, das geschahÉÓ (Hos 1,1): Studien zum Zwölfprophetenbuch. Freiburg 
im Breisgau, 2002. P. 149–158.

16. Nogalski J. D. Literary Precursors to the Book of the Twelve. “Beihefre zur Zeitschrift 
für die alttestamentliche Wissenschaft” 217 (1993). Р. 276–282.

17. Nogalski J. D. Redactional Processes in the Book of the Twelve. “Beihefre zur 
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft” 218 (1993). Р. 274–280.

18. Nogalski J. D. Redactional Processes in the Book of the Twelve. Berlin — New York, 
1993.

19. Perlitt L. Die Propheten Nahum, Habakuk, Zephanja. Göttingen, 2004.
20. Petersen D. L. A Book of the Twelve? In: Nogalski J. D., Sweeney M. A. (edd.). Read-

ing and Hearing the Book of the Twelve. Atlanta, 2000. Р. 3–10.
21. Petersen D. L. A Book of the Twelve? In: Nogalski J. D., Sweeney M. A. (edd.). Read-

ing and Hearing the Book of the Twelve. Atlanta, 2000. P. 3–10.
22. Rendtorff R. Der “Tag YHWHs” im Zwölfprophetenbuch. In: Zenger E. (ed.). “Wort 

YHWHs, das geshah…” (Hos 1,1). Studien zum Zwölfprophetenbuch. Freiburg, 2002. P. 1–11.
23. Roth M. Israel und die Völker im Zwölfprophetenbuch: Eine Untersuchung zu den 

Büchern Joel, Jona, Micha und Nahum. Göttingen, 2005.
24. Sacchi P. (ed.). Apocrifi dell’Antico Testamento. Vol. II. Torino, 1989. P. 235–377.
25. Scaiola D. I dodici profeti minori: problemi di metodo e di interpretazione. “Rivista 

Biblica” 54 (2006). P. 65–75. Scaiola D. I dodici profeti: perché «minori»? Bologna, 2011 
(особенно р. 215–238).

26. Scaiola D. I dodici profeti: perché «minori»? Bologna, 2011. Р. 217.
27. Schart A. Das Zwölfprophetenbuch als redaktionelle Grosseinheit. “Theologische 

Literature Zeitung” 133 (2008). Р. 234–246.



18

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

28. Schart A. Die Entstehung des Zwölfprophetenbuchs: Neubearbeitungen von Amos 
im Rahmen schriftenübergreifender Redaktionsprozesse. “Beihefte zur Zeitschrift für die alt-
testamentliche Wissenschaft” 260. Berlin, 1998.

29. Spronk K. Nahum, and the Book of the Twelve: A Response to Jakob Wöhrle. ÒJour-
nal of Hebrew ScripturesÓ 9 (2009). Article 8. P. 6–7.

30. Spronk K. Nahum. Kampen, 1997.
31. Tidiman B. Nahoum, Habaquq, Sophonie. Commentaire évangélique biblique. Vaux-

sur- Seine, 2009.
32. Zapff B. M. The Perspective of the Nations in the Book of Micah as a ‘Systematization’ 

of the Nations’ Role in Joel, Jonah and Nahum: Reflections on a Context- Oriented Exegesis. 
In: Redditt P. L., Schart A. (edd.). Thematic Threads in the Book of the Twelve. Berlin — New 
York, 2003. P. 293–312.

REFERENCES
1. Arsenĳ (Sokolov), ig. Den' Gospoden' v knigah prorokov: istoriya ili eskhatologiya? 

M., 2025. (In Russian).
2. Arsenĳ (Sokolov), ig. Edinstvo knigi Dvenadcati prorokov. ÒStranicyÓ 16:1 (2012). 

(In Russian).

Статья поступила в редакцию 23.12.2024; одобрена после рецензирования 
13.01.2025; принята к публикации 25.01.2025.

The article was submitted 23.12.2024; approved after reviewing 13.01.2025; ac-
cepted for publication 25.01.2025.



19

Научная статья 
УДК 225:276
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–19–39
EDN: XTUHLC

НЕИЗВЕСТНАЯ СТАТЬЯ 
АРХИЕПИСКОПА МИХАИЛА (МУДЬЮГИНА) 

«НОВОЗАВЕТНОЕ ПОНИМАНИЕ ЦЕРКВИ 
КАК ТЕЛА ХРИСТОВА, В ЧАСТНОСТИ — 
В ЭККЛЕЗИОЛОГИИ АПОСТОЛА ПАВЛА»

Георгий Владимирович Андрианов,
Церковный научно- исследовательский центр Костромской митрополии, 

Кострома, Россия,
director44@inbox.ru

ORCID: 0000–0001–7534–6776

Аннотация. Статья посвящена публикации ранее 
неизвестной работы одного из крупнейших отечествен-
ных богословов и церковных учёных советской эпо-
хи — архиепископа Михаила (Мудьюгина). Редакция 
научно- богословского журнала «Ипатьевский вестник» 
приурочивает публикацию к 25-летию со дня кончины 
архиепископа Михаила. Данная работа сопровождается 
предисловием и комментариями священника Георгия 
Андрианова, который обнаружил её в собственном архиве.

Сочинение архиепископа Михаила (Мудьюгина) по-
священо осмыслению понятия «Церковь» в экклезиоло-
гии апостола Павла. Автор обозначает важность Церкви 
для современных христиан и полемизирует с её неточ-
ными определениями. Исследование в доступной форме 
излагает эволюцию понятия «Церковь» в апостольскую 
эпоху. Особую ценность работе придаёт сопоставление 
древнехристианского представления о Церкви с совре-
менной автору внутрицерковной ситуацией. Сочинение 
владыки является весомым вкладом в отечественную биб-
леистику, в частности — в сферу православного толкова-

© Андрианов Г. В., свящ., 2025.

БИБЛЕИСТИКА

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 19–39
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 19–39 

Архиепископ Михаил 
(Мудьюгин) 
/ 
Archbishop Michael 
(Mudyugin)



20

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

ния экклезиологии апостола Павла. Несмотря на то, что статья написана более сорока 
лет назад, она не теряет своей актуальности ввиду непреходящей значимости Церкви 
в жизни православного христианина.

Ключевые слова: Иисус Христос, Церковь, экклезиология, апостол Павел, таинства 
Церкви, Тело Христово, Катехизис, противоречивые определения Церкви, секуляри-
зация

Для цитирования: Андрианов Г. В., свящ. Неизвестная статья архиепископа Ми-
хаила (Мудьюгина) «Новозаветное понимание Церкви как Тела Христова, в частно-
сти — в экклезиологии апостола Павла» // Ипатьевский вестник. 2025. № 1. С. 19–39. 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–19–39

BIBLICAL STUDIES
Scientific article

AN UNKNOWN ARTICLE BY ARCHBISHOP 
MIKHAIL (MUDYUGIN) "THE NEW TESTAMENT 
UNDERSTANDING OF THE CHURCH AS THE BODY 

OF CHRIST, IN PARTICULAR IN THE ECCLESIOLOGY 
OF THE APOSTLE PAUL"

Georgy Vladimirovich Andrianov,
Church Research Center of the Kostroma Metropolitanate, Kostroma, Russia,

rector44@mail.ru

Abstract. The article is devoted to the publication of a previously unknown work by one 
of the largest Russian theologians and ecclesiastical scholars of the Soviet era, Archbishop 
Mikhail (Mudyugin). The editorial board of the scholastic and theological journal "Ipatievsky 
Vestnik" timed the publication to the 25th anniversary of the death of Archbishop Michael. 
This work is accompanied by a preface and comments by Priest Georgy Andrianov, who dis-
covered it in his own archive.

The work of Archbishop Mikhail (Mudyugin) is devoted to the understanding of the con-
cept of "Church" in the ecclesiology of the Apostle Paul. The author identifies the importance 
of the Church for modern Christians and argues with its inaccurate definitions. The study 
presents in an accessible form the evolution of the concept of "Church" in the apostolic era. 
A special value is attached to the work by comparing the ancient Christian idea of the Church 
with the author's contemporary in church situation. The archbishops’ work is a significant 
contribution to Russian biblical studies, in particular to the field of Orthodox interpretation 
of the ecclesiology of the Apostle Paul. Despite the fact that the article was written more than 
forty years ago, it does not lose its relevance due to the enduring importance of the Church 
in the life of an Orthodox Christian.

Keywords: Jesus Christ, the Church, ecclesiology, the Apostle Paul, the sacraments of the 
Church, the Body of Christ, Catechism, contradictory definitions of the Church, secularization

For citation: Andrianov G. V., priest. An unknown article by Archbishop Mikhail (Mu-
dyugin) "The New Testament understanding of the Church as the Body of Christ, in particular 
in the ecclesiology of the Apostle Paul"// Ipatievsky vestnik. 2025. № 1. Р. 19–39 (In Russian). 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–19–39



21

Георгий Владимирович Андрианов. Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) «Новозаветное...

«Порадуйтесь со мною:
я нашла потерянную драхму»

Из притчи Иисуса Христа
(Лк 15, 9)

П
УБЛИКАЦИЯ статьи приснопоминаемого архиепископа Михаила 
(†28.02.2000) «Новозаветное понимание Церкви как Тела Христова, 

в частности — в экклезиологии апостола Павла» приурочена к 25-летию со дня 
кончины владыки.

Архиепископ Михаил (в миру — Михаил Николаевич Мудьюгин; 1912–
2000) являлся архиепископом Вологодским и Великоустюжским (1979–1993). 
До этого он служил на кафедре в Астрахани и был викарием Ленинградской 
епархии с титулом «Тихвинский». В 1972 году защитил в Ленинградской ду-
ховной академии магистерскую диссертацию на тему «Основы православного 
учения о личном спасении по Священному Писанию и святоотеческим выска-
зываниям». Совмещал архиерейское служение с работой в качестве профессора 
Ленинградской академии. В 1984 году получил степень доктора богословия 
honoris causa в Финляндии. С 23 февраля 1993 — на покое. Превосходно знал 
латынь и владел несколькими европейскими языками. Автор множества науч-
ных работ, постоянный участник богословских собеседований с инославными 
христианами. В последние годы стал терять зрение, но почти до конца жизни 
служил и преподавал в Санкт- Петербургской духовной академии.

Текст статьи архиепископа Михаила «Новозаветное понимание Церкви 
как Тела Христова, в частности — в экклезиологии апостола Павла» был издан 
28 марта 1983 года в Ленинградской духовной академии и, видимо, размно-
жен на ротаторе (машине трафаретной печати) тиражом всего 30 экземпляров. 
Данные сведения помещены в конце машинописной версии: «ЛДАиС. Зак. 345. 
Тир. 30. 28.III.83 г.» (ЛДАиС — Лениградские духовные академия и семинария; 
зак. 345 — номер заказа в собственной типографии). Статья набрана на пишу-
щей машинке через одинарный интервал. Объём статьи — 14 машинописных 
страниц.

Исходящие данные и формат статьи позволяют сделать предположение, 
что она могла являться докладом на богословской конференции. С этой целью 
она была размножена на ротаторе в академической типографии в качестве 
раздаточного материала для участников мероприятия. Сочинение разбито 
на небольшие абзацы, что характерно для формата устного доклада, дабы не по-
терять строку во время чтения с трибуны. Предполагаемое событие могло иметь 
место в период ректорства в Ленинградских духовных школах (1974–1984 гг.) 
будущего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла (в то время — архие-
пископа Выборгского). К аких-либо данных о таком мероприятии не имеется 
в «Журнале Московской Патриархии» за 1980–1984 гг. Но в книге протоиерея 
Константина Костромина (проректора по научной работе СПбДА) есть упо-
минание об участии владыки Михаила в богословском симпозиуме в Эрфурте 
(ГДР) по случаю юбилейных торжеств в честь 500-летия со дня рождения Мар-
тина Лютера в августе 1983 года и в некой «богословской встрече в Ленинграде 



22

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

в 1983 году» 1. Возможно, дальнейшие исследования позволят оценить данное 
предположение о докладе.

Примечательно, что данная работа владыки до сих пор остаётся неиз-
вестным научным трудом. Упоминания о ней не имеется в каталоге Санкт- 
Петербургской духовной академии. К акие-либо ссылки на статью отсутствуют 
в базе РИНЦ, а содержание не выявляется в сети Интернет.

Текст работы обнаружен в 2024 году в моём личном архиве. В 1995/96 
учебном году владыка Михаил читал нам — студентам Санкт- Петербургской 
духовной академии — лекции по Основному богословию. Мои фотографии с ар-
хиепископом Михаилом ранее публиковались в научно- богословском журнале 
Костромской духовной семинарии «Ипатьевский вестник» (№ 1(21) за 2023 год, 
с. 30–31). Полагаю, что владыка сам передал мне этот текст в учебных целях 
как старосте курса. С тех пор статья находилась в моих бумагах периода учёбы 
и была обнаружена при пересмотре архива летом 2024 года.

Данная статья не вызывает сомнений в авторстве архиепископа Михаила 
ввиду её внутренней атрибутации (надписи на титульном листе) и близости 
по манере изложения к лекционной практике подачи святителем научного ма-
териала, а также по причине временной давности, когда смысл подлога статьи 
по библейско- богословской тематике в принципе отсутствовал в условиях со-
ветской действительности.

1 Костромин К., прот. Архиепископ Михаил (Мудьюгин) (1912–2000) : Музыкант, полиглот, 
инженер и богослов. СПб.: Изд-во СПбДА, 2015. С. 97, 100.

Фото 1. Титульный лист и последняя страница найденной статьи архиепископа Михаила



23

Публикация этой неизвестной статьи необходима для расширения 
библио графии архиепископа Михаила (Мудьюгина) и изучения его богослов-
ского наследия. Пожелтевшие от времени листы дополняют позицию влады-
ки по экклезиологическим вопросам, которая не теряет своей актуальности 
для оте чественной богословской мысли по сей день.

Если основной текст работы практически не имеет опечаток, то в подстроч-
ном аппарате они встречаются часто. Скорее всего, данное сочинение было 
написано автором от руки и передано другому лицу для набора на пишущей 
машинке. Видимо, почерк владыки разбирал человек, слабо понимающий ла-
тынь и поверхностно знакомый со Священным Писанием и святоотеческими 
творениями. Эти опечатки с указанием верных вариантов отдельно отмечены 
в примечаниях.

Текст статьи публикуется по правилам современной орфографии 
и пунктуа ции. Авторские подстраничные сноски приводятся в соответствии сов-
ременным требованиям по оформлению библиографических ссылок. Цитаты 
древних церковных писателей проверены и уточнены по книгам. Ссылки на ан-
тичных авторов проверены, их цитаты приведены в подстрочном аппарате.

Владыка разделил свою статью на три примерно равные части, отделив их 
друга от друга тремя крестиками. Поскольку статья обращена в основном к во-
церковлённой аудитории, то для обычных читателей в подстраничных сносках 
библейские стихи, которые требуют контекста, приводятся целиком. Полные 
цитаты несколько увеличивают подстрочный аппарат, но дают представление 
о том, насколько глубоко укоренен автор в новозаветном учении о Церкви. 
Когда делаются отсылки к большим фрагментам, то вместо их цитирования 
сообщаются главные темы библейских пассажей.

Оригинальный оттиск статьи решено передать в Санкт- Петербургскую 
духовную академию.

Мои комментарии предваряются типографским знаком «*».
священник Георгий Андрианов,

28 февраля 2025 года

Новозаветное понимание Церкви как Тела Христова,
в частности — в экклезиологии апостола Павла

Одной из основных предпосылок логически правильного мышления счи-
тается необходимость возможно более точного и ясного определения объектов 
мышления, предметов, существ, понятий, включаемых в содержание мышления, 
с которыми мышление (а если оно находит себе устное или письменное выраже-
ние, то и речь) оперирует. Даже самые элементарные понятия (например, в ма-
тематике — точка, линия, плоскость) нуждаются в определениях, более или ме-
нее адекватно отражающих их сущность, или что чаще имеет место) — свой ства.

Церковь весьма сложное явление действительности и, хотя это может ка-
заться странным, не имеет определения общепризнанного, полностью адек-
ватного её реальности.

Георгий Владимирович Андрианов. Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) «Новозаветное...



24

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

В попытках дать такое определение недостатка нет, но они весьма разно-
образны, в большинстве не имеют между собой органической связи, а иногда 
и противоречивы. Происходит это, как можно полагать, потому, что опреде-
ления давались людьми с разным подходом и отношением к Церкви.

Так, в представлении многих посторонних, чуждых Церкви наблюдате-
лей, Церковь —  когда-то возникшая и исторически обусловленная органи-
зация, ставящая перед собой и своими членами  какие-то иллюзорные цели 
и задачи, из которых наиболее реальной и доступной пониманию для таких 
наблюдателей являются сбор пожертвований и возможность содержать на них 
церковное руководство, которое использует эти средства и само существо-
вание Церкви для личного материального обеспечения и даже обогащения.

Для других посторонних наблюдателей Церковь — порождение системы 
эксплуатации человека человеком, служит классовым интересам эксплуата-
торов, отвлекая эксплуатируемых от борьбы за собственные интересы.

Для многих более позитивно настроенных к Церкви, но  опять-таки вну-
тренне ей чуждых наблюдателей, Церковь, хотя и безнадежно устаревший, 
но все же оплот господствующих в данном обществе моральных устоев, име-
ющий многовековой опыт воздействия на массы и потому до сих пор не утра-
тивший своего положительного воспитательного значения.

До сих пор мы упоминали тех, кто смотрит на Церковь извне, не ощу-
щая и даже отрицая свою к ней принадлежность. Для части тех, кто считает 
себя (и кого обычно считают) членами христианской Церкви, она, преж-
де всего, носительница освящённых временем традиций, заслуживающих 
уважения, почитания, выполнения и продолжения именно вследствие их 
уходящей вглубь истории древности, внешней красивости и привычности. 
Многие из христиан с таким взглядом на Церковь совмещают также высокое 
мнение о ней, как о поборнице нравственности, как правило, такие члены 
Церкви стараются соблюдать определенный минимум церковных установ-
лений и требований, как то крещение и миропомазание детей, церковное 
погребение (или хотя бы заочное отпевание) усопших, более или менее ред-
кое, но все же регулярное «исполнение христианского долга» 1 (хотя бы раз 
в году).

Некоторая часть членов Церкви, не только разделяет с только что упо-
мянутой категорией высокое мнение о Церкви, но и осознают свою принад-
лежность к ней с бóльшей искренностью и убежденностью, радуются этой 
принадлежности, как залогу своего личного спасения и смотрят на неё, говоря 
словами катехизиса Русской Православной Церкви, как на «от Бога установ-
ленное общество человеков, соединенных православною верой, законом Бо-
жиим, священноначалием и таинствами 2». Это не значит, что эти христиане 
имеют систематизированное богословское образование и могут изложить 
содержание своей веры  сколько- нибудь связным образом, но это содержание 

1 Таково было до недавнего времени ходовое обозначение пользования таинством Причащения 
с предшествующей исповедью.

2 Пространный христианский катехизис Православной Кафолической Восточной Церкви. М.: 
Синодальная Типография, 1909. С. 42.



25

является органической частью их духовной жизни, они им дорожат и оно на-
кладывает определенный отпечаток на их жизнь.

Наконец есть и такая группа христиан, которые ощущают и переживают 
свою органическую принадлежность к Церкви и через неё к её Главе — Хрис-
ту Спасителю и сознательно радуются своей сочлененности как с Ним, так 
и с другими членами Церкви. Хотя эти члены Церкви такие же, подверженные 
искушениям и удобопреклонные ко греху люди, как и относящиеся к другим 
охарактеризованным выше категориям, однако охватывающая их живая вера 
проявляет свою плодотворность побуждая их к совершению добра и к борьбе 
с грехом, влияние которого они переживают болезненно.

Разумеется, выделение названных типов, отношения к Церкви носит 
по необходимости условно обобщённый характер: в действительности отно-
шение к Церкви имеет почти у каждого свои индивидуальные оттенки. Всёже, 
думается, что приведённые градации в общих чертах отвечают действительно-
сти не только в отношении Русской Православной Церкви, но и других Церквей, 
в т. ч. и не Православных.

Не беря на себя непосильную, притом необоснованно претенциозную за-
дачу сравнительной оценки каждой из приведённых выше концепций ограни-
чимся лишь высказыванием убеждения, что суждения о Церкви «внешних», 
т. е. лиц и течений к ней не принадлежащих, принципиально не могут быть 
приняты за основу именно потому, что условием познания Церкви является 
принадлежность к ней.

В самом деле, диалектически воспринимая Церковь, как живую реаль-
ность, приходится признать её как двой ственность в единстве, как сопряжение 
стороны внешней, материальной, доступной чувственному восприятию с вну-
тренней, духовной, доступной восприятию только духовному, причём не только 
рациональному, но и эмоциональному. Здесь сама собой напрашивается анало-
гия с двой ственным составом человеческой личности, с двой ственным духовно- 
физическим содержанием любого таинства; и выходя, наконец, к предельно 
доступным нам высотам богословия, с двуединством ипостаси вочеловечив-
шегося Бога Слова.

Вполне понятно, что для постороннего наблюдателя, не принадлежащего 
совсем к Церкви, не осознающего себя членом, пусть даже он будет учёным рели-
гиоведом, духовная сущность Церкви остается скрытой, недоступной восприятию 
и познанию. Те, кто интересуется организационной структурой Церкви, её хозяй-
ственной жизнедеятельностью, видя обрядовые действия, полагают, что могут 
судить по этим данным о том, что такое Церковь, похожи на тех, кто по результа-
там химического анализа красок и по качеству холста, на который они нанесены, 
попытается судить о содержании и художественных достоинствах картины.

Наоборот, кто сознательно исповедует свою приверженность ко Христу, 
принадлежит к Церкви, так или иначе проявляет эту принадлежность, тот спо-
собен практически переживать её внутреннюю благодатную сущность, даже 
если по недостаточности своего общекультурного и специфически церковного 
уровня он не в состоянии её определить и осмысленно выразить. В Церкви и че-
рез Церковь, действием пребывающего в ней Святого Духа (Ин 14, 16), он полу-

Георгий Владимирович Андрианов. Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) «Новозаветное...



26

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

чает познание «Единого истинного Бога и посланного Им Иисуса Христа», т. е. 
получает вечную жизнь (Ин 17, 3) 1. Так как уровень церковного самосознания 
у членов Церкви, как мы видели, весьма различен, то и богословское опреде-
ление Церкви должно быть столь широким, чтобы под него подпадали все её 
члены и те, кто, как упоминалось, катехизически видят в ней, прежде всего, 
объединение людей по их вере и её проявлениям и те, кто на своё пребывание 
в Церкви смотрят как на сочленённость единому таинственному организму, 
Глава которого есть Христос.

Если признать, что для истинного членства в Церкви необходим некоторый 
уровень церковности, т. е. минимум знаний, практического участия в церков-
ной жизни, наконец — определенный нравственный уровень, следует при этом 
помнить, что безошибочно судить о духовной жизни человека может один Бог 
(1 Кор 2, 11–16 2); попытки высших органов Церкви выносить суждение о сте-
пени внутренней духовной принадлежности к ней того или иного из её членов 
иногда сопровождались неточностями и погрешностями, приводившими к са-
мым трагическим последствиям.

Исходя из изложенного, следует признать практическую важность, и це-
лесообразность вышеприведённого катехизического определения Церкви, где 
мы имеем развернутое определение Церкви преимущественно с её внешней 
структурной стороны, но где упоминаются также таинства Церкви, а также 
и вероучение, что всё относится, конечно, к её невидимой, духовной сущности.

Представляется интересным сопоставить православное катехизическое 
определение с классическим определением католической экклезиологии, при-
надлежащим известному богослову шестнадцатого — начала семнадцатого сто-
летия Беллармину: «Церковь есть объединение людей, связанных исповедани-
ем одной и той же христианской веры и участием в одних и тех же таинствах 
под водительством правомочных пастырей, прежде всего наместника Христа 
на земле — Римского Папы» 3.

1 * Цитаты полностью: 1) «И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами 
вовек» (Ин 14, 16); 2) «Сия же есть жизнь вечная, да знают Тебя, единого истинного Бога, и по-
сланного Тобою Иисуса Христа» (Ин 17, 3).

2 * Цитата полностью: «Ибо кто из человеков знает, что ́ в человеке, кроме духа человеческого, 
живущего в нем? Таќ и Божьего никто не знает, кроме Духа Божия. Но мы приняли не духа мира 
сего, а Духа от Бога, дабы знать дарованное нам от Бога, что и возвещаем не от человеческой 
мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святаго, соображая духовное с духов-
ным. Душевный человек не принимает того, что ́ от Духа Божия, потому что он почитает 
это безумием; и не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно. Но духовный 
судит о всем, а о нем судить никто не может. Ибо кто познал ум Господень, чтобы мог судить 
его? А мы имеем ум Христов» (1 Кор 2, 11–16).

3 Bellarmino, Roberto Francesco Romolo [cardinal, saint] Disputationes de controversiischristianae 
fi dei adversushujus temporis haereticos. — Pragae: TypisWolffgangiWickhart, Archiepiscopalis et 
inclytorum regni Bohemiaestatuum, typographi : Prostat ibidem apud Casparum Zachariam Wussin, 
et Francofurti apud Thomam Fritsch, MDCCXXI [1721]. P. 192 (527). * Ссылка на опус «Дискуссии 
о противоречиях христианской веры с еретиками нашего времени» (первое издание — Рим, 
1581–1593 гг.) кардинала- инквизитора Робе рто Белларми но (главного обвинителя в про-
цессе Дж. Бруно и руководителя первого процесса над Галилеем; канонизирован Католи-
ческой церковью в 1930 году). В статье ссылка дана с ошибками на латыни: R. Bellarmin. De 
Ecebestamilitanta, 2.



27

Если исключить являющееся особенностью католической экклезиологии 
упоминание о папе, как о наместнике Христа, то нетрудно заметить наличие 
в формуле Беллармино тех же элементов, что и у митрополита Филарета (Дроз-
дова) — автора православного катехизиса.

Однако в православной богословской литературе катехизическое опре-
деление неоднократно подвергалось критике за то, что в нём нет упоминания 
о Христе как о Главе Церкви, за подчёркивание человеческого элемента Церк-
ви. Ссылаясь на наличие в катехизическом определении упоминания о личной 
вере, известный богослов прошлого столетия Е. Аквилонов писал: «Объектив-
ное существование общества не зависит всецело от субъективной веры челове-
ка, но главным образом от Божественного действия в таинствах» 1. «Раздаяние 
благодатных даров образует общину, а принятие их только даёт возможность 
отдельным лицам становиться членами существующей общины, ибо субъек-
тивная вера только ответ на Божественное призвание» 2.

Здесь уместно привести определение, данное автором другого, более древ-
него православного катехизиса — митрополита Петра Могилы: «Церковь —
собрание верных Божиих, во имя Господа нашего Иисуса Христа, собранных 
к познанию веры и науки апостольской во всём свете, как членов в едином теле 
Христовом под единою Главою Самого Господа нашего Иисуса Христа, и нахо-
дящихся в надлежащем послушании» 3.

Как видим, при бóльшей пространности и некоторой расплывчатости, это 
определение выгодно отличается от формулировки митрополита Филарета упо-
минанием о Христе Спасителе, как о Главе церковного Тела.

Тем не менее, при всех своих недостатках катехизическое понимание Церк-
ви, данное митрополитом Филаретом обладает несомненными достоинствами 
краткости, ясности и доступности не только для религиозно- просвещенных 
членов Церкви, но и для «внешних», давая всякому ощутительное, понятное 
и по существу вечное представление о Церкви более того, возводя несведущих, 
имеющих, как мы видели, часто совершенно превратное представление о Церк-
ви, к более возвышенному, хотя и по необходимости сравнительно поверхност-
ному пониманию её сущности и её проявлений.

Имея целью выразить с возможно бóльшей полнотой таинственную, вну-
треннюю сущность Церкви, сущность, о которой катехизис, предназначенный 
в основном для первичного приобщения к богословскому ведению, естествен-
но не даёт  сколько- нибудь удовлетворительного представления, богословие 
обращается к своему первоисточнику — к Апостольскому Преданию, в частно-
сти к наиболее авторитетной устойчиво фиксированной его части — к Св. Пи-
санию.

1 Аквилонов Е. П. [протопресвитер]. Церковь. Научные определения Церкви и апостольское 
учение о ней, как о Теле Христовом. СПб.: Тип. А. Катанского и К°. С. 74.

2 Там же. С. 78. * Цитата у владыки завершается ссылкой на Ин 6, 44 (полный стих: «Никто 
не может прийти ко Мне, если не привлечет его Отец, пославший Меня; и Я воскрешу его в пос-
ледний день».

3 Петр (Могила), митр. Краткий катехизис. Киев: Киево- Печерская лавра, 1645 (Цит. по: Вла-
димир (Сабодан), архиеп. Экклезиология в русском богословии // Богословские труды. М.: 
Издание Московской Патриархии. № 21. С. 159).

Георгий Владимирович Андрианов. Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) «Новозаветное...



28

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

+   +   +

Применение слова «церковь» при преподании Иисусом Христом практи-
ческого совета, относящегося к разрешению споров и взаимных неудоволь-
ствий (Мф 18, I7 1) хотя и приобрело в последующих веках экклезиологический 
смысл, однако слушателями могло восприниматься только в значении сина-
гогальной общины и потому пока оставляется за пределами рассмотрения. 
Основополагающим экклезиологическим высказыванием Христа Спасителя 
несомненно являются слова обращенные к Петру: «Я создам Церковь Мою 
и врата ада не одолеют ее» (Мф 16, 18 2). В этих немногих словах заключены 
три важнейшие, характеризующие церковь черты: 1) Церковь — Христово 
творение и причина её существования сводится к его воле. 2) Церковь при-
надлежит Христу и сочленена с Ним, 3) Церковь неодолима: силы зла в их са-
мом ярком выражении, в предельной концентрации не победят Церковь, тем 
более не могут уничтожить её; по смыслу фразы эта неодолимость — прямой 
результат теснейшей связи Церкви с Христом, тех её свой ств, которые обуслов-
лены её происхождением и принадлежностью. Можно понимать высказывание 
Спасителя так, что Церковь — Его создание, столь же неодолима, как и Он Сам, 
как то дело, которое Он пришёл совершить, орудием которого должна стать 
Его  Церковь.

Хотя нам неизвестны другие случаи произнесения Христом слова «цер-
ковь», однако это не значит, что в Евангелиях нет других относящихся к Церкви 
высказываний. Они свидетельствуют о заботе Христа о судьбе Своей Церкви. 
Таковы поручения даваемые Христом апостолу Петру перед своими страдания-
ми (Лк 22, 32) и после своего воскресения (Ин 21, 15–19), такова молитва Отцу 
Небесному не только за учеников, но и «о верующих… по слову их» (Ин 17, 20), 
таково и торжественное обетование сопребывания «во все дни, до скончания 
века» (Мф 28, 20), которым сопровождается повеление идти, учить и крестить, 
т. е. распространять, растить Церковь, передавая её делание, иначе — делание 
Христово, последующим поколениям 3.

1 * Цитата полностью: «Если же не послушает их, скажи церкви; а если и церкви не послушает, 
то да будет он тебе, как язычник и мытар́ь» (Мф 18, 17).

2 * Цитата полностью: «И Я говорю тебе: ты – Петр, и на сем камне Я создам Церковь Мою, и вра-
та ада не одолеют ее» (Мф 16, 18).

3 * Полные цитаты из данного предложения: «Но  Я молился о  тебе, чтобы не  оскудела вера 
твоя; и ты некогда, обратившись, утверди братьев твоих» (Лк 22, 32); «Когда же они обедали, 
Иисус говорит Симону Петру: Симон Ионин! любишь ли ты Меня больше, нежели они? Петр го-
ворит Ему: так, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус говорит ему: паси агнцев Моих. 
Еще говорит ему в другой раз: Симон Ионин! любишь ли ты Меня? Петр говорит Ему: так, 
Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус говорит ему: паси овец Моих. Говорит ему в тре-
тий раз:  Симон Ионин! любишь  ли ты Меня?  Петр опечалился, что в  третий раз спросил 
его: любишь ли Меня? и сказал Ему: Господи! Ты все знаешь; Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус 
говорит ему:  паси овец Моих. Истинно, истинно говорю тебе: когда ты был молод, то  пре-
поясывался сам и ходил, куда хотел; а когда состаришься, то прострешь руки твои, и дру-
гой препояшет тебя, и поведет, куда не хочешь. Сказал же это, давая разуметь, какою смер-
тью  Петр  прославит Бога. И,  сказав сие, говорит ему:  иди за  Мною» (Ин 21, 15–19); «Не  о 
них же только молю, но и о верующих в Меня по слову их» (Ин 17, 20); «Уча их соблюдать всё, 
что Я повелел вам; и се, Я с вами во все дни до скончания века. Аминь» (Мф 18, 20).



29

Именно эти известные нам, а может быть и другие, до нас не дошедшие 
экклезиологические изречения Христа Спасителя были несомненно известны 
св. апостолу Павлу и послужили той почвой, на которой расцвела его экклезио-
логия.

Апостол Павел и его новозаветное творчество неотделимы от Церкви. 
Ни в одном месте его писаний нельзя найти следов индивидуализма или субъ-
ективизма, черт противопоставления себя Церкви или отделения себя от неё. 
Даже там, где он полемизирует с другими апостолами (в частности с апостолом 
Петром — см.: Гал 2 1), он ратует не за себя, не движимый самолюбием или дру-
гими узко личными побуждениями, а лишь интересами общецерковными, 
не допускающими «культа личности» (1 Кор 10, 13; 3, 4–7), соблазнительного 
поведения (1 Кор 10, 32–33, Гал 2, 11–14), требующими сохранять единство 
духа в союзе мира (Еф 4, 3).

Именно присущее апостолу постоянное ощущение органического едине-
ния с Христом и через Него со всеми учениками, как с «почитаемыми столпами» 
(Гал 2, 9), так и с рядовыми христианами, приветствиями в адрес коих пестрят 
заключительные главы почти каждого послания, именно это единение побуди-
ло апостола Павла использовать такое богатство образов, которыми он наделяет 
Церковь, выявлял в них разные аспекты её отношения ко Христу, её сопряжен-
ность с Ним: невеста Христова (2 Kop 6, 2; Еф 5, 25–32), здание и храм (1 Кор 3, 
9–17; Еф 2, 20–22; 3, 17; 4, 12; 1 Тим 3, 15), просто Церковь Христова (Рим 16, 
16) и во Христе (Гал 1, 28), таков неполный перечень имеющих глубокий догма-
тический смысл и одновременно проникнутых глубоким чувством именований, 
которыми наделяет Церковь св. Апостол 2.

1 * Во второй главе послания к Галатам апостол Павел обосновывает свою позицию о спасении 
через веру в Иисуса Христа, а не делами по ветхозаветному закону. Далее приводятся полные 
цитаты из данного предложения: «Вас постигло искушение не иное, как человеческое; и верен 
Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и об-
легчение, так чтобы вы могли перенести» (1 Кор 10, 13); «Ибо когда один говорит: «я Павлов», 
а другой: «я Аполлосов», то не плотские ли вы? Кто Павел? кто Аполлос? Они только служите-
ли, через которых вы уверовали, и притом поскольку каждому дал Господь. Я насадил, Аполлос 
поливал, но возрастил Бог; посему и насаждающий и поливающий есть ничто, а все Бог воз-
ращающий» (1 Кор 3, 4–7); «Не подавайте соблазна ни Иудеям, ни Еллинам, ни церкви Божией, 
так, как и я угождаю всем во всем, ища не своей пользы, но пользы многих, чтобы они спаслись»
(1 Кор 10, 32–33); «Когда же Петр пришел в Антиохию, то я лично противостал ему, потому 
что он подвергался нареканию. Ибо, до прибытия некоторых от Иакова, ел вместе с язычни-
ками; а когда те пришли, стал таиться и устраняться, опасаясь обрезанных. Вместе с ним 
лицемерили и прочие Иудеи, так что даже Варнава был увлечен их лицемерием. Но когда я уви-
дел, что они не прямо поступают по истине Евангельской, то сказал Петру при всех: если ты, 
будучи Иудеем, живешь по-язычески, а  не  по-иудейски, то  для чего язычников принуждаешь 
жить по-иудейски?» (Гал 2, 11–14); «Стараясь сохранять единство духа в союзе мира» (Еф 4, 3).

2 * Полные цитаты из данного предложения кроме оборота из Гал 2, 9: 1) «Ибо я ревную о вас 
ревностью Божиею; потому что я  обручил вас единому мужу, чтобы представить Христу 
чистою девою» (2 Кор 10, 2); 2) «Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь 
и предал Себя за нее, чтобы освятить ее, очистив банею водною посредством слова; чтобы 
представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или  чего-либо подоб-
ного, но  дабы она была свята и  непорочна. Так должны мужья любить своих жен, как свои 
тела: любящий свою жену любит самого себя. Ибо никто никогда не имел ненависти к своей 
плоти, но питает и греет ее, как и Господь Церковь, потому что мы члены тела Его, от плоти 

Георгий Владимирович Андрианов. Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) «Новозаветное...



30

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Однако наиболее часто встречающимся и наиболее онтологически содер-
жательным следует признать у апостола Павла, не просто образное именование, 
а богословски насыщенное определение Церкви как Тела Христова.

Истоки такого определения восходят к Самомý Основателю Церкви Господу 
Иисусу Христу. В самом деле, последняя притча, рассказанная Им Его ученикам 
при прощальной беседе (Ин 15, 1–6 1), образно живописует их органическую 
принадлежность Ему и друг другу. Христос в этой притче — виноградная лоза, 
а ученики — её ветви. Их жизнь, рост, плодоносность зависят от пребывания 
на лозе, от сопряжения с ней; от неё ветви получают питание, жизненную силу, 
без неё — бесплодны и ни к чему не пригодны.

Обращаясь к узкому кругу апостолов, Спаситель применяет обороты речи, 
ясно указывающие, что смысл притчи относится не только к присутствующим, 
но и к верующим в Него по слову их (Ин 17, 20 2). В последующей первосвящен-
нической молитве Христос молит об утверждении и расширении единства, сос-
тавляющего идею притчи: «Да будут все едино: как Ты, Отче, во Мне и Я в Тебе, 
так и они да будут в Нас едино» (Ин 17, 21).

Такое единство было свой ственно первоначальной Церкви, описывая 
жизнь которой евангелист Лука неоднократно подчеркивает господствовав-
ший в ней дух полного единения и взаимопринадлежности: как до схождения 
Св. Духа они все «единодушно пребывали в молитве и молении» (Деян 1, 14), 
так и после, когда число учеников значительно умножилось, «они постоянно 

Его и от костей Его. Посему оставит человек отца своего и мать и прилепится к жене сво-
ей, и будут двое одна плоть. Тайна сия велика; я говорю по отношению ко Христу и к Церкви»
(Еф 5, 25–32); 3) «Ибо мы соработники у Бога, а вы Божия нива, Божие строение. Я, по дан-
ной мне от  Бога благодати, как мудрый строитель, положил основание, а  другой строит 
на нем; но каждый смотри, каќ строит. Ибо никто не может положить другого основания, 
кроме положенного, которое есть Иисус Христос. Строит  ли кто на  этом основании из  зо-
лота, серебра, драгоценных камней, дерева, сена, соломы, — каждого дело обнаружится; ибо 
день покажет, потому что в огне открывается, и огонь испытает дело каждого, каково оно 
есть. У кого дело, которое он строил, устоит, тот получит награду. А у кого дело сгорит, тот 
потерпит урон; впрочем сам спасется, но таќ, как бы из огня. Разве не знаете, что вы храм 
Божий, и Дух Божий живет в вас? Если кто разорит храм Божий, того покарает Бог: ибо храм 
Божий свят; а этот храм — вы» (1 Кор 3, 9–17); 4) «Быв утверждены на основании апостолов 
и  пророков, имея Самого Иисуса Христа краеугольным камнем, на  котором все здание, сла-
гаясь стройно, возрастает в святый храм в Господе, на котором и вы устрояетесь в жилище 
Божие Духом» (Еф 2, 20–22); 5) «Верою вселиться Христу в сердца ваши» (Еф 3, 17); 6) «К со-
вершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова» (Еф 4, 12); 7) «Чтобы, если 
замедлю, ты знал, как должно поступать в доме Божием, который есть Церковь Бога живаго, 
столп и утверждение истины» (1 Тим 3, 15); 8) «Приветствуйте друг друга с целованием свя-
тым. Приветствуют вас все церкви Христовы» (Рим 16, 16); 9) «Нет уже Иудея, ни язычника; 
нет раба, ни свободного; нет мужеского пола, ни женского: ибо все вы одно во Христе Иисусе»
(Гал 3, 28). Последняя цитата в оригинале надпечатана сверху строки с ошибкой: Гал 1, 28.

1 * Цитата полностью: «Я есмь истинная виноградная лоза, а Отец Мой — виноградарь. Всякую 
у Меня ветвь, не приносящую плода, Он отсекает; и всякую, приносящую плод, очищает, чтобы 
более принесла плода. Вы уже очищены через слово, которое Я проповедал вам. Пребудьте во Мне, 
и Я в вас. Как ветвь не может приносить плода сама собою, если не будет на лозе: так и вы, 
если не будете во Мне. Я есмь лоза, а вы ветви; кто пребывает во Мне, и Я в нем, тот приносит 
много плода; ибо без Меня не можете делать ничего. Кто не пребудет во Мне, извергнется вон, 
как ветвь, и засохнет; а такие ветви собирают и бросают в огонь, и они сгорают» (Ин 15, 1–6).

2 * Цитата полностью: «Не о них же только молю, но и о верующих в Меня по слову их» (Ин 17, 20).



31

пребывали в учении апостолов, в общении и преломлении хлеба и в молит-
вах ‹…› Все же верующие были вместе и имели всё общее» (Деян 2, 41–42, 44). 
И впоследствии, когда начались преследования, они не могли помешать тому, 
чтобы у «множества уверовавших, было одно сердце и одна душа» (Деян 4, 32).

Учение о Церкви как о едином Теле Христовом ярко и подробно излагается 
апостолом Павлом в посланиях Первом к Коринфянам, к Римлянам, и особенно 
к Ефесянам.

К этому учению в первых главах Первого послания к Коринфянам апостол 
подходит как бы исподволь. Нестроение и раздоры в Коринфской церкви по-
будили его к напоминаниям о необходимости соблюдения единства во Хрис-
те, недопустимости нарушений присущего первоначальной общине единения 
«в одном духе и в одних мыслях» (1 Кор 1, 10). Обосновывая необходимость 
единства, апостол Павел ссылается на общее для всех христиан крещение, сое-
динившее их в одно целое, т. е. в единую Церковь (1 Кор 1, 12–13 1). Заимствуя, 
как и Спаситель аналогии из жизни растительного мира, апостол пишет: «Я на-
садил, Аполлос поливал, но возрастил Бог; посему и насаждающий и полива-
ющий есть ничто, а всё — Бог возращающий» (1 Кор 3, 6–7). Желая сделать 
свою мысль ещё более доходчивой, апостол, сравнив членов Церкви с колосья-
ми нивы, применяет к ним сразу же другое сравнение: «Вы Божия нива, Божие 
строение. Я, по данной мне от Бога благодати, как мудрый строитель, положил 
основание, а другой строит на нем… Ибо никто не может положить другого 
основания, кроме положенного, которое есть Иисус Христос» (1 Кор 3, 9–11).

Здесь Церковь, по апостолу Павлу — Храм Божий, в котором живет Дух 
Божий (1 Кор 3, 16–17).

Другим поводом для возвращения к той же теме служат для апостола на-
рушения нравственности, имевшие место в коринфской общине и, видимо, 
не встречавшие там достаточно строгого отношения. «Разве не знаете, что тела 
ваши суть члены Христовы?.. Не знаете ли, что тела ваши суть храм живущего 
в вас Святого Духа, Которого вы имеете от Бога?» (1 Кор 6, 15, 19).

Здесь апостол прямо называет членов Церкви членами Тела Христова, 
причем прямой характер обращения и категоричность тона исключает воз-
можность считать его слова метафорой. Принадлежность к Телу Христову по-
нимается апостолом как таинственное единение со Христом.

Если в VI главе апостол Павел называет коринфян членами Христовыми 
не употребляя слово «Тело», то в X главе того, же послания он устраняет всякое 
недоумение, ссылаясь на литургическое единение, как на таинственное обще-
ние Тела и Крови Христовых: «Один хлеб и мы многие одно тело; ибо все при-
чащаемся от одного хлеба» (1 Кор 10, 17). Дальнейшее, ещё более подробное 
объяснение мы получаем, читая главу ХII, где апостол говорит о взаимодей-
ствии в Церкви её членов, имеющих различные дарования.

«Как тело одно, но имеет многие члены, и все члены одного тела, хотя их 
и много, составляют одно тело, — так и Христос. Ибо все мы одним Духом кре-

1 * Цитата полностью: «Я разумею то, что у вас говорят: «я Павлов»; «я Аполлосов»; «я Кифин»; 
«а я Христов». Разве разделился Христос? разве Павел распялся за вас? или во имя Павла вы 
крестились?» (1 Кор 1, 12–13).

Георгий Владимирович Андрианов. Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) «Новозаветное...



32

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

стились в одно Тело… и все напоены одним Духом. Тело же не из одного члена, 
но из многих» (1 Кор 12, 12–14) 1. Изложив весьма образно взаимопринадлеж-
ность и взаимопомощь, существующие между членами тела (1 Кор 12, 15, 25 2) 3, 
апостол заключает: «Страдает ли один член, страдают с ним все члены; славит-
ся ли один член, с ним радуются все члены. И вы — Тело Христово, а порознь —
члены» (1 Кор 12, 26–27).

Также и в другом, одном из самых глубоких и сильных своих посланий, 
к Римлянам, апостол Павел не упускает случая охарактеризовать Церковь, 
как единое Тело во Христе, состоящее из многих членов, каждый из которых 
имеет своё назначение (Рим 12, 4–6 4).

Но наиболее полного развития достигает учение св. апостола о Церкви 
как о Теле Христовом в Его послании к Ефесянам. «Он воздействовал во Хрис-
те… и всё покорил под ноги Его и поставил Его выше всего, Главою Церкви, 
которая есть Тело Его, полнота наполняющего все во всем» (Еф 1, 20, 22–23).

В четвертой главе апостол не только утверждает, что Церковь — единое 
Тело, Глава которого — Христос, но и богословствует о развитии этого Тела, 
возрастающего аналогично физическому телу… «к совершению святых, на дело 
служения для создания Тела Христова, доколе все придем в единство веры и по-
знания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова, 
дабы мы… истинною любовью все возращали в Того, Который есть Глава Хрис-

1 * В оригинале сделана опечатка: 1 Кор, 12 12–12.
2 * Цитата полностью: «Если нога скажет: я не принадлежу к телу, потому что я не рука, то не-

ужели она потому не принадлежит к телу? ‹…› дабы не было разделения в теле, а все члены 
одинаково заботились друг о друге» (1 Кор 12, 15, 25).

3 Весьма распространенные гипотетические соображения об аналогиях между местом посла-
ния и классическими мотивами, возникли в связи с Cicero «Deoffi ciis», 111, p. 19–22; Seneca 
«Deira», 11, 31, 7; T. Livius, 11, 32. * Здесь даны ссылки на античных авторов. Полные их ци-
таты: 1) Цицерон. «Об обязанностях»: «Ведь как мы должны пользоваться тем языком, ко-
торый нам известен, во избежание того, чтобы нас не осмеяли с полным на это основанием, 
как это бывает с  некоторыми людьми, уснащающими свою речь греческими словами, так 
мы не должны вносить разлада в свои действия и во всю свою жизнь» (Марк Туллий Цицерон. 
Об обязанностях // О старости. О дружбе. Об обязанностях / Перевод с латинского и ком-
ментарии В. О. Горенштейна. М.: Наука, 1993. С. 86–87 (58–159); Сенека «О гневе»: «Подумай, 
что было  бы, если  бы руки захотели причинить вред ногам, а  глаза  — рукам? Нет, части 
нашего тела живут в согласии, ибо сохранность каждой — в интересах целого; так и люди, 
рожденные для союза, должны щадить отдельных его членов, ибо здоровое сообщество может 
существовать при бережном отношении и любви друг к другу всех его частей» (Сенека Луций 
Анней. О гневе // Философские трактаты / перевод с латинского Т. Ю. Бородай. СПб.: Але-
тейя, 2001. — С. 143 (103–179) (в статье ошибочно указано 11 вместо II); Тит Ливий. «История 
Рима»: «В те времена, когда не было, как теперь, в человеке все согласовано, но каждый член 
говорил и решал, как ему вздумается, возмутились другие члены, что все их старания и уси-
лия идут на потребу желудку; а желудок, спокойно сидя в середке, не делает ничего и лишь на-
слаждается тем, что получает от других» (Тит Ливий. История Рима от основания города / 
Перевод Н. А. Поздняковой. М.: Наука, 1989. Т. I. С. 89 (579) (в статье также ошибочно указано 
11 вместо II).

4 * Цитата полностью: «Ибо, как в  одном теле у  нас много членов, но  не  у  всех членов одно 
и то же дело, так мы, многие, составляем одно тело во Христе, а порознь один для другого 
члены. И как, по данной нам благодати, имеем различные дарования, то, имеешь ли пророче-
ство, пророчествуй по мере веры» (Рим 12, 4–6).



33

тос, из Которого все Тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких 
взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена полу-
чает приращение для созидания самого себя в любви» (Еф4, 12–16).

Следует отметить, что учение о Церкви, как о Теле Христовом, в частно-
сти, в приведённых высказываниях ап. Павла, не стоит особняком от других 
принятых Церковью суждений, раскрывающих её сущность, но теснейшим 
образом с ними связано. Как известно, Никео- Константинопольский Символ 
веры определяет Церковь, как единую, святую, кафолическую и апостоль-
скую. И в действительности Церковь едина тем единством, какое существу-
ет у Тела; в то же время Церковь многообразна и кафолична (или соборна), 
как и Тело состоит из многих и различных членов. Единство Церкви обуслов-
лено возглавлением её Христом. Отсюда же святость Церкви: она исходит 
от Христа, Которому Церковь, как своему Главе органически принадлежит. 
Наконец, апостольское преемство Церкви гарантирует отнесение к ней всех 
свой ств, присущих ей как Телу Христову в любой момент её исторического 
бытия.

Понимание Церкви как единого Тела Христова нашло себе отражение 
в творениях многих Отцов и учителей Церкви 1, вошло в православный катехи-
зис, как необходимое дополнение к приведённому выше определению Церкви: 
«Церковь есть одно духовное Тело, имеет одну главу — Христа и одушевляется 
одним Духом Божиим» 2.

В тесной связи с пониманием Церкви как единого Тела Христова стоит 
у апостола Павла неотъемлемо присущая ей Евхаристия. Основополагающи-
ми в данном случае следует считать те слова, которыми апостол утверждает 
истинность присутствия Тела и Крови Христовых в евхаристических элементах 
и тут же усматривает единение христиан, реализуемое участием в Евхаристии. 
«Чаша благословения, которую благословляем, не есть ли приобщение Крови 
Христовой? Хлеб, который преломляем, не есть ли приобщение Тела Христо-
ва. Один хлеб и мы многие одно тело; ибо все причащаемся от одного хлеба» 
(1 Кор 10, 16–17).

Ещё более конкретизирован евхаристический образ Церкви в «Учении 
двенадцати апостолов»: «Как сей преломляемый хлеб был рассеян по холмам 
и собранный вместе стал единым, так и Церковь Твоя от концев земли да со-
берется в царствие Твое» 3.

Та же глубокая идея соответствия между церковным единением вообще 
и евхаристическим в частности, проходит через всё святоотеческое творчество. 

1 См. например: Игнатий Антиохийский, свт. Послание к Смирнянам // Писания мужей апо-
стольских в русском переводе прот. П. Преображенского. СПб.: Издание книгопродавца 
Л. И. Тузова : 1895. С. 56 (* место в книге не указано в оригинале); Ириней Лионский, свщмч. 
Против ересей. СПб.: Издание книгопродавца Л. И. Тузова: 1900. С. 280 (* имеются также бо-
лее ясные места в этом творении); Творения святого Григория Нисского. М.: Тип. В. Готье, 
1862. Ч. 3 [Изъяснение Песни песней Соломона]. С. 338; и др.

2 Пространный христианский катехизис Православной Кафолической Восточной Церкви. —
М.: Синодальная Типография, 1909. С. 44 (* В тексте ошибочно указана 42 страница).

3 Учение Господа, (переданное) народам через 12 апостолов (Дидахи) // Журнал Московской 
Патриархии. 1975. № 11. С. 69–70.

Георгий Владимирович Андрианов. Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) «Новозаветное...



34

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

«Чем делаются причащающиеся?», — пишет св. Иоанн Златоуст, — «Телом Хрис-
товым, не многими телами, а одним Телом» 1.

Приведём ещё высказывание Отца более поздней эпохи, св. Иоанна Да-
маскина: «Так как мы причащаемся от единого хлеба, то все делаемся единым 
Телом Христовым и единою Кровию и членами друг друга, составляя одно Тело 
со Христом» 2.

Здесь наглядно демонстрируется апостоличность Церковного Предания: 
мысль, изложенная пером св. апостола Павла и воспринятая Церковью как Сло-
во Божие, находит в себе дальнейшее раскрытие и конкретизацию святотече-
ской письменности.

+   +   +

Пытаясь изложить проблему определения Церкви мы, принимая во внима-
ние существующие точки зрения, исходили из реальности сегодняшнего дня. 
Затем, обратившись к Священному Писанию, среди множества преподаваемых 
им относящихся к Церкви образов, сравнений, метафор и эпитетов, обратили 
особое внимание на определение Церкви как таинственного Тела Христова, 
определение, сочетающее образность с онтологической адекватностью, по-
скольку образ здесь верно отражает действительную сущность Церкви.

Теперь представляется целесообразным снова оглянуться вокруг и поста-
вить вопрос, выявляется ли в современной Церкви её сущность как богочело-
веческого организма и если выявляется, то в чём и в какой мере. И ещё более 
острый, злободневный, насущный вопрос относится к тому, в чём жизнь Церкви 
отклоняется от норм, соответствующих её сущности, в чём искажается облик 
Тела Христова.

Следует отметить, что бытие Церкви как Тела Христова не есть нечто толь-
ко данное, неизменное и статичное. Для Церкви быть Телом Христовым есть 
также призвание, есть постоянное становление и проявление. Этот процесс 
осуществляется, в частности, в таинствах, в которых особенно проявляется дей-
ствие живущего в Церкви Духа Святого.

«Евхаристия и Церковь — сакраментальное Тело распятого и воскресше-
го Христа, становятся местом "энергии" Духа Господа, Который Сам есть Дух, 
нового Адама, ставшего Духом Животворящим. Крещением в Духе община ве-
рующих во Христа становится Церковью. Верующие крестятся в Духе для того, 
чтобы образовать одно Тело (1 Кор 12, 12)… В крещении и миропомазании 
члены Христовы "помазаны", привиты ко Христу. Но и в Евхаристии всё пасхаль-
ное событие расширяется в Церковь: Пасха Главы становится Пасхой членов, 
Церковь становится тем, чем она призвана быть через крещение и миропома-
зание — сакраментальным Телом Христовым» 3.

1 Иоанн Златоуст, свт. Беседа на Первое послание к коринфянам // Творения. СПб.: Издание 
Санкт- Петербургской духовной академии, 1904. Т. Х. С. 237. * В статье ошибочно указан год 
издания — 1903 г.

2 Иоанн Дамаскин, прп. Точное изложение православной веры. СПб.: Издание книгопродавца 
И. Л. Тузова, 1894. С. 225 (* В статье ошибочно указана 325 страница).

3 Из текста, составленного, на рабочем заседании 2-й Подкомиссии Смешанной богословской 
комиссии по диалогу между Поместными Православными Церквами Римско- Католической 



35

Однако становление Церкви как Тела Христова совершается не только в та-
инствах, но и во всей жизнедеятельности Церкви. И вот здесь бросается в глаза 
явное для всех, как для самих членов Церкви, так и для внешних наблюдателей, 
несоответствие жизни Церкви тому идеалу, который неразрывно сопряжен с по-
нятием Церковного Тела.

В самом деле, в апостольские времена все (или почти все, во всяком слу-
чае — мужчины) члены Церкви, имея каждый свою определённую задачу 
(1 Кор 12, 7 1) и призвание, вносили свой личный вклад в церковную жизнеде-
ятельность, подобно тому, как каждый член человеческого тела вносит вклад 
в жизнедеятельность всего организма, следуя своему особому назначению 
(1 Кор 12, 4–31).

Нет сомнения, что все харизмы 2, упоминаемые в ХII и ХIV главах первого 
послания к Коринфянам налагали на их обладателей моральную ответствен-
ность за их применение.

Можно с уверенностью утверждать, что и любая секулярная активность 
рассматривалась и осуществлялась христианами того времени как некое боже-
ственное поручение и таким образом утрачивала свой секулярный характер, 
приобретая харизматически- церковную окраску.

Совершенно иначе выглядит церковная жизнь в наше время. Подавляющее 
большинство мирян, даже если считают себя членами Церкви, отнюдь не делают 
из этого выводов, распространяющихся на их деятельность, чётко разграничивая 
своё церковное времяпровождение от всего остального, имеющего чисто секу-
лярный характер. Говорить о  какой-то церковной деятельности можно только 
относительно клира и узкой прослойки мирян, обслуживающих хозяйственные 
нужды общины, причём многие из последних, относятся к своим обязанностям 
с сугубой деловитостью, не усматривая в них ничего харизматического.

Другим, достойным сожаления, отличием современной нам Церкви 
от Церкви апостольских времен, следует считать отсутствие или, во всяком 

Церковью (Рим, 27–30 декабря 1980 г.). — Машинопись. — С. 3. * В силу своего постоянного 
участия в экуменическом диалоге архиепископ Михаил имел доступ к подобным внутренним 
документам православно- католических собеседований, которые не публиковались в офици-
альных печатных органах церквей- участниц. Упомянутая в тексте библейская цитата цели-
ком: «Ибо, как тело одно, но имеет многие члены, и все члены одного тела, хотя их и много, 
составляют одно тело, — так и Христос» (1 Кор 12, 12).

1 * Первая цитата полностью: «Но каждому дается проявление Духа на пользу» (1 Кор 12, 7). Да-
лее указан фрагмент 1 Кор 12, 4–31, который повествует о дарах Духа, а также о том, что при-
надлежность Христу не определяется наличием харизмы, а действием Святого Духа в Едином 
Теле Христовом, которое есть Церковь.

2 * Хари зма — библейский термин, который происходит от греческого слова «χάρισμα» и озна-
чает чрезвычайные дарования благодати Святого Духа. Как пишет протоиерей Михаил Фи-
вейский (†1919), «словом χάρισμα обозначаются прежде всего все вообще блага, подаваемые 
людям от Бога, к какому бы роду или виду они ни принадлежали… В специальном смысле 
у апостола Павла харизмами называются чрезвычайные способности, которыми отличались 
христиане. Они сообщались ради духовной пользы отдельных лиц или всего христианско-
го общества, и получение их относилось к влиянию на душу божественной благодати чрез 
Св. Духа» (Фивейский П., прот. Духовные дарования в первоначальной христианской церк-
ви : Опыт объяснения 12–14 глав первого послания св. апостола Павла к коринфянам / [Соч.] 
Свящ. Михаила Фивейского. М.: Тов-во тип. А. И. Мамонтова, 1907. С. 11.

Георгий Владимирович Андрианов. Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) «Новозаветное...



36

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

случае, сравнительную слабость взаимных контактов между членами Церк-
ви, причём, — даже в пределах той или иной общины. В самом деле, можно ли 
про членов нашего церковного Тела сказать вместе с апостолом «если радуется 
один член, с ним радуются и другие, если страдает один член, с ним страдают 
и другие» (1 Кор 12, 26 1)?

Конечно, между отдельными христианами, в том числе и принадлежащими 
к одной и той же общине, имеют место в отдельных случаях и контакты, и вза-
имное общение, и дружба, и взаимопомощь, однако они обычно возникают 
на почве родственных, производственных, служебных и иных типов связей, 
далеких от сознания церковной сопринадлежности и совершенно от неё неза-
висимых.

Как в учении о таинстве Евхаристии наиболее ярко и наглядно выступает 
единение христиан за общей Господней трапезой, так и в евхаристической прак-
тике наглядно и для всех ощутимо выступает взаимная отчуждённость и духов-
ная изолированность причастников. Особенно рельефны эти явления в больших 
городских храмах, где к чаше совместно подходят сотни людей, совершенно друг 
с другом незнакомых и потому если и переживающих общение, то сугубо личное 
с Христом Спасителем, но отнюдь не с другими участниками таинства.

Можно было бы привести множество других показателей обмирщения 
Церкви, но, пожалуй, приведённые оказываются наиболее наглядными и в цер-
ковной жизни ощутимыми.

Существует, конечно, глубоко лежащая причина, обусловливающая упо-
мянутые и другие отрицательные явления, не соответствующие нормальному 
состоянию Тела Христова.

Этой причиной следует считать недостаточность любви христиан к Богу. 
Этот недостаток любви к Богу имеет естественным следствием недостаток 
и любви к ближним, в том числе и к тем, кто больше, чем  кто-либо имеет осно-
вания ожидать любви от христианина — его собрат по вере, ему родной по ор-
ганической принадлежности к церковному организму.

Желая внедрить в глубину сознания учеников беспредельное значение 
любви, онтология которой восходит к самому существу Божию (1 Ин 4, 16), 
Христос перед Своими страданиями призывал их к взаимной любви, связывая 
её и с любовью к Нему и Отцу Небесному: «Если любите, Меня соблюдите Мои 
заповеди… сия есть заповедь Моя, да любите друг друга, как Я возлюбил вас… 
кто любит Меня, тот соблюдет слово Мое; и Отец Мой возлюбит его» (Ин 14, 
15;15, 12; 14, 23 2).

Путь любви есть не что иное, как тот путь «превосходнейший» (1 Кор 12, 
31), который апостол Павел так ярко воспел в своём, адресованном коринф-

1 * Здесь перифраз цитаты: «Посему, страдает ли один член, страдают с ним все члены; славит-
ся ли один член, с ним радуются все члены» (1 Кор 12, 26).

2 * Полные цитаты из данного предложения: «И мы познали любовь, которую имеет к нам Бог, 
и уверовали в нее. Бог есть любовь, и пребывающий в любви пребывает в Боге, и Бог в нем» (1 Ин 
4, 16); «Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди» (Ин  14, 15); «Сия есть заповедь Моя, 
да любите друг друга, как Я возлюбил вас» (Ин 15,12); «Иисус сказал ему в ответ: кто любит 
Меня, тот соблюдет слово Мое; и Отец Мой возлюбит его, и Мы придем к нему и обитель у него 
сотворим» (Ин 14, 23).



37

ской общине, гимне любви (1 Кор 13) и без этого высшего дара не может су-
ществовать и развиваться ни одна церковная харизма; отсутствие любви неиз-
бежно приводит к искажению образа Христова в богочеловеческом церковном 
организме и, наконец, путь усиления взаимной любви между членами этого 
организма может протекать только через возгревание их любви к друг другу 
(Ин 15,15), Учителю и  Господу (Ин 13, 13), к Основателю и Главе Церкви —
Иисусу Христу 1.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ
1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. М.: Издательство 

Московской Патриархии Русской Православной Церкви, 2022. — 1376 с.
2. Bellarmino, Roberto Francesco Romolo [cardinal, saint] Disputationes de 

controversiischristianae fidei adversushujus temporis haereticos. — Pragae : TypisWolffgan-
giWickhart, Archiepiscopalis et inclytorum regni Bohemiaestatuum, typographi : Prostat 
ibidem apud CasparumZachariamWussin, et Francofurti apud Thomam Fritsch, MDCCXXI 
[1721]. — 527 p.

3. Erdman, Charles R. Paul's Hymn of Love : First Corinthians thirteen: An 
interpretation. — New York : Chicago Fleming H. Revell Company, 1928. — 64 p.

4. Аквилонов Е. П. [протопресвитер]. Церковь. Научные определения Церкви 
и апостольское учение о ней, как о Теле Христовом. СПб.: Тип. А. Катанского и К°. — VI, 
254, 90 с.

5. Духовные дарования в первоначальной христианской церкви : Опыт объяс-
нения 12–14 глав первого послания св. апостола Павла к коринфянам / [Соч.] Свящ. 
Михаила Фивейского. М.: Тов-во тип. А. И. Мамонтова, 1907. — 70 с.

6. Игнатий Антиохийский, свт. Послание к Смирнянам // Писания мужей апо-
стольских в русском переводе прот. П. Преображенского. СПб.: Издание книгопродавца 
Л. И. Тузова : 1895. С. 52–57 (5).

7. Иоанн Дамаскин, прп. Точное изложение православной веры. СПб.: Издание 
книгопродавца И. Л. Тузова, 1894. — 465 с.

8. Иоанн Златоуст, свт. Беседа на Первое послание к коринфянам // Творения. 
СПб.: Издание Санкт- Петербургской духовной академии, 1904. Т. Х. — 992 с.

9. Ириней Лионский, свщмч. Против ересей. СПб.: Издание книгопродавца 
Л. И. Тузова: 1900. — 559 с.

10. Костромин К., прот. Архиепископ Михаил (Мудьюгин) (1912–2000) : Музыкант, 
полиглот, инженер и богослов / Прот. Константин Костромин. СПб.: Изд-во СПбДА, 
2015. — 139 с.

11. Марк Туллий Цицерон. Об обязанностях // О старости. О дружбе. Об обязан-
ностях / Перевод с латинского и комментарии В. О. Горенштейна. М.: Наука, 1993. 
С. 58–159 (101).

1 * В этом предложении в оригинальном тексте статьи, по-видимому, допущена опечатка: «воз-
гревание их любви к их другу». Полные цитаты из данного предложения за исключением 13-й 
главы Первого послания апостола Павла к Коринфянам, которая в библеистике имеет назва-
ние «Гимн Любви» (см. например: Erdman, Charles R. Paul'sHymnofLove: First Corinthiansthir-
teen: An interpretation. — New York : Chicago Fleming H. Revell Company, 1928. — 64 p.): 1) «Рев-
нуйте о дарах бол́ьших, и я покажу вам путь еще превосходнейший» (1 Кор 12, 31); 2) «Я уже 
не называю вас рабами, ибо раб не знает, что делает господин его; но Я назвал вас друзьями, 
потому что сказал вам все, что слышал от Отца Моего» (Ин 15, 15); «Вы называете Меня 
Учителем и Господом, и правильно говорите, ибо Я точно то» (Ин 13, 13).

Георгий Владимирович Андрианов. Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) «Новозаветное...



38

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

12. Петр (Могила), митр. Краткий катехизис. — Киево- Печерская лавра, 1645 (Цит. 
по: Владимир (Сабодан), архиеп. Экклезиология в русском богословии // Богословские 
труды. М.: Издание Московской Патриархии. № 21. С. 157–169 (12).

13. Сенека Луций Анней. О гневе // Философские трактаты / перевод с латинского 
Т. Ю. Бородай. СПб.: Алетейя, 2001. С. 103–179 (76).

14. Творения святого Григория Нисского. М.: Тип. В. Готье, 1862. Ч. 3 [Изъяснение 
Песни песней Соломона]. — 409 с.

15. Текст, составленный на рабочем заседании 2-й Подкомиссии Смешанной бого-
словской комиссии по диалогу между Поместными Православными Церквами Римско- 
Католической Церковью (Рим, 27–30 декабря 1980 г.). — Машинопись.

16. Тит Ливий. История Рима от основания города / Перевод Н. А. Поздняковой. 
М.: Наука, 1989. Т. I. — 579 с.

17. Учение Господа, (переданное) народам через 12 апостолов (Дидахи) // Журнал 
Московской Патриархии. 1975. № 11. С. 68–72 (4).

18. [Филарет (Дроздов), митр.] Пространный христианский катехизис Православ-
ной Кафолической Восточной Церкви. М.: Синодальная Типография, 1909. — 169 с.

REFERENCES
1. Bibliya. Knigi Svyashchennogo Pisaniya Vethogo i Novogo Zaveta. M.: Izdatel'stvo 

Moskovskoj Patriarhii Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, 2022. — 1376 s. (In Russian).
2. Bellarmino, Roberto Francesco Romolo [cardinal, saint] Disputationes de controver-

siischristianae fidei adversushujus temporis haereticos. — Pragae : TypisWolffgangiWickhart, 
Archiepiscopalis et inclytorum regni Bohemiaestatuum, typographi: Prostat ibidem apud Cas-
parumZachariamWussin, et Francofurti apud Thomam Fritsch, MDCCXXI [1721]. — 527 p. 
(In Latin).

3. Erdman, Charles R. Paul's Hymn of Love: First Corinthians thirteen: An interpreta-
tion. — New York : Chicago Fleming H. Revell Company, 1928. — 64 p. (In English).

4. Akvilonov E. P. [protopresviter]. Cerkov'. Nauchnye opredeleniya Cerkvi 
i apostol'skoe uchenie o nej, kak o Tele Hristovom. SPb.: Tip. A. Katanskogo i K°. — VI, 254, 
90 s. (In Russian).

5. Duhovnye darovaniya v pervonachal'noj hristianskoj cerkvi : Opyt ob"yasneniya 
12–14 glav pervogo poslaniya sv. apostola Pavla k korinfyanam / [Soch.] Svyashch. Mihaila 
Fivejskogo. M.: Tov-vo tip. A. I. Mamontova, 1907. — 70 s. (In Russian).

6. Ignatĳ Antiohĳskĳ, svt. Poslanie k Smirnyanam // Pisaniya muzhej apostol'skih v 
russkom perevode prot. P. Preobrazhenskogo. SPb.: Izdanie knigoprodavca L. I. Tuzova : 1895. 
S. 52–57 (5). (In Russian).

7. Ioann Damaskin, prp. Tochnoe izlozhenie pravoslavnoj very. SPb.: Izdanie knigopro-
davca I. L. Tuzova, 1894. — 465 s. (In Russian).

8. Ioann Zlatoust, svt. Beseda na Pervoe poslanie k korinfyanam // Tvoreniya. SPb.: 
Izdanie Sankt- Peterburgskoj duhovnoj akademii, 1904. T. H. — 992 s. (In Russian).

9. Irinej Lionskĳ, svshchmch. Protiv eresej. SPb.: Izdanie knigoprodavca L. I. Tuzova: 
1900. — 559 s. (In Russian).

10. Kostromin K., prot. Arhiepiskop Mihail (Mud'yugin) (1912–2000) : Muzykant, poli-
glot, inzhener i bogoslov / Prot. Konstantin Kostromin. SPb.: Izd-vo SPbDA, 2015. — 139 s. 
(In Russian).

11. Mark Tullĳ Ciceron. Ob obyazannostyah // O starosti. O druzhbe. Ob obyazan-
nostyah / Perevod s latinskogo i kommentarii V. O. Gorenshtejna. M.: Nauka, 1993. S. 58–159 
(101). (In Russian).

12. Petr (Mogila), mitr. Kratkĳ katekhizis. — Kievo- Pecherskaya lavra, 1645 (Cit. po: 



39

Vladimir (Sabodan), arhiep. Ekkleziologiya v russkom bogoslovii // Bogoslovskie trudy. M.: 
Izdanie Moskovskoj Patriarhii. № 21. S. 157–169 (12). (In Russian).

13. Seneka Lucĳ Annej. O gneve // Filosofskie traktaty / perevod s latinskogo T. Yu. 
Borodaj. SPb.: Aletejya, 2001. S. 103–179 (76). (In Russian).

14. Tvoreniya svyatogo Grigoriya Nisskogo. M.: Tip. V. Got'e, 1862. CH. 3 [Iz"yasnenie 
Pesni pesnej Solomona]. — 409 s. (In Russian).

15. Tekst, sostavlennyj na rabochem zasedanii 2-j Podkomissii Smeshannoj bogoslovs-
koj komissii po dialogu mezhdu Pomestnymi Pravoslavnymi Cerkvami Rimsko- Katolicheskoj 
Cerkov'yu (Rim, 27–30 dekabrya 1980 g.). — Mashinopis'. (In Russian).

16. Tit Livĳ. Istoriya Rima ot osnovaniya goroda / Perevod N. A. Pozdnyakovoj. M.: 
Nauka, 1989. T. I. — 579 s. (In Russian).

17. Uchenie Gospoda, (peredannoe) narodam cherez 12 apostolov (Didahi) // ZHurnal 
Moskovskoj Patriarhii. 1975. № 11. S.68–72 (4).

18. [Filaret (Drozdov), mitr.] Prostrannyj hristianskĳ katekhizis Pravoslavnoj Kafoliches-
koj Vostochnoj Cerkvi. M.: Sinodal'naya Tipografiya, 1909. — 169 s. (In Russian).

Статья поступила в редакцию 11.10.2024; одобрена после рецензирования 
13.12.2024; принята к публикации 25.01.2025.

The article was submitted 11.10.2024; approved after reviewing 13.12.2024; ac-
cepted for publication 25.01.2025.

Георгий Владимирович Андрианов. Неизвестная статья архиепископа Михаила (Мудьюгина) «Новозаветное...



40
© Алексий (Елисеев), епископ, 2025.

БОГОСЛОВСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 40–54
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 40–54 

Научная статья 
УДК 241
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–40–54
EDN: JYDZCT

ХРИСТИАНСКОЕ ПОНИМАНИЕ ЛИЧНОСТИ 
В ПРИЗМЕ ДИАЛЕКТИКИ СВОБОДЫ 

И ТВОРЧЕСТВА

Епископ Алексий (Елисеев Александр Емельянович),
Русская христианская гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского, Галич, 

Россия, episcop@galicheparhia.ru

Аннотация. Во всем христианском учении само по-
нятие «Творчество», или «творческий акт», рассматрива-
ется с самого начала истории человечества как основание 
свободы и причина возникновения не только человека, 
но всего творения. В работе рассматриваются философ-
ские и теологические аспекты свободы и творчества 
в контексте христианской антропологии. Основываясь 
на идеях Н. А. Бердяева 1, Н. О. Лосского 2 и других русских 
мыслителей, анализируется, как свобода становится ос-
новой творческой деятельности личности. Творчество 
рассматривается как акт, рождающийся из необусловлен-
ной свободы, противопоставляясь детерминированной 
эволюции. Особое внимание уделено влиянию грехопа-
дения на творческую свободу человека и возможности 
её восстановления через духовное преображение. Также 
исследуется различие между светским и христианским 
пониманием свободы и ответственности.
1 Николай Александрович Бердяев (18.03.1874–23.03.1948) —

русский религиозный и политический мыслитель, философ, 
социолог, представитель русского экзистенциализма и персо-
нализма.

2 Николай Онуфриевич Лосский (24 ноября (6 декабря) 1870–
24 января 1965) — русский мыслитель, представитель русской 
религиозной философии, один из основателей направления 
интуитивизма в философии. Основные интересы Лосского 
включали интуитивизм, персонализм, гносеологию, аксиоло-
гию, этику и эстетику.

Епископ Галичский 
и Макарьевский Алексий 
(Елисеев)
магистр теологии, 
аспирант РХГА имени 
Ф.М. Достоевского
/
Bishop of Galich and 
Makaryev Alexy (Eliseev)
Master of Theology, PhD 
student of the Russian 
Academy of Sciences named 
after F.M. Dostoevsky



41

Алексий (Елисеев), епископ Христианское понимание личности в призме диалектики свободы и творчества

Ключевые слова: свобода, творчество, личность, христианская антропология, 
духовное преображение, соотношения свободы, творчества и личности, духовная 
свобода, творческий акт, самореализация, ответственность и моральный закон, 
Н. А. Бердяев, Н. О. Лосский, детерминизм, эволюция, творческий акт, грехопадение, 
моральный закон, ответственность, богообщение, самореализация, духовная свобода, 
микрокосм, этические ценности. Идеи детерминизма, грехопадения, трансцендент-
ности, духовного преображения, сверхприродного бытия и этических ценностей

Для цитирования: Алексий (Елисеев), епископ. Христианское понимание лич-
ности в призме диалектики свободы и творчества // Ипатьевский вестник. 2025. № 1. 
С. 40–54. https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–40–54

THEOLOGICAL STUDIES
Scientific article

THE CHRISTIAN UNDERSTANDING 
OF PERSONALITY IN THE PRISM 
OF THE DIALECTIC OF FREEDOM 

AND CREATIVITY

Bishop Alexy (Eliseev Alexander Yemelyanovich),
Russian Christian Academy for Humanities named after F. M. Dostoevsky, 

Galich, Russia,
episcop@galicheparhia.ru

Abstract. In all of Christian teaching, the concept of "Creativity" or the creative act is 
considered from the very beginning of human history as the foundation of freedom and the 
cause of not only human existence but of all creation. This work examines the philosophical 
and theological aspects of freedom and creativity in the context of Christian anthropology. 
Drawing on the ideas of N. A. Berdyaev, N. O. Lossky, and other Russian thinkers, it analyzes 
how freedom becomes the basis of a person's creative activity. Creativity is seen as an act 
born from unconditioned freedom, contrasted with determined evolution. Special attention 
is given to the impact of the Fall on human creative freedom and the possibility of its restora-
tion through spiritual transformation. The study also explores the difference between secular 
and Christian understandings of freedom and responsibility.

Keywords: freedom, creativity, personality, Christian anthropology, spiritual transfor-
mation, the correlation of freedom, creativity, and personality, spiritual freedom, creative 
act, self-realization, responsibility and moral law, N. A. Berdyaev, N. O. Lossky, determin-
ism, evolution, creative act, the Fall, moral law, responsibility, communion with God, self-
realization, spiritual freedom, microcosm, ethical values. The ideas of determinism, the Fall, 
transcendence, spiritual transformation, supernatural being, and ethical values

For citation: Alexey (Eliseev), bishop. The christian understanding of personality in the 
prism of the dialectic of freedom and creativity// Ipatievsky vestnik. 2025. № 1. Р. 40–54 
(In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–40–54



42

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Вступление

И
ЗМЕНЕНИЕ образа жизни, трансформация социальной структуры обще-
ства, технический прогресс, рост уровня знаний и развитие культуры ока-

зали значительное влияние на формирование представлений о человеке и его 
личности. В рамках социальной природы личности выделяются два взаимос-
вязанных, но различимых концепта. Личность часто определяется как челове-
ческий индивид, выступающий субъектом сознательной деятельности, то есть 
"лицо" в широком смысле, или как устойчивая система социальных качеств, 
характеризующих индивида как члена общественной формации. Здесь можно 
выделить два подхода: "лицо" как целостность человека и "личность" как его 
социальный образ.

В религиоведческом и философском анализе необходимо учитывать, что лич-
ность не сводится только к социальным или биологическим аспектам. В рамках 
христианской метафизики личность рассматривается как уникальное духовное 
лицо, которому дарована свобода через причастие к Божественному бытию.

Вопрос соотношения понятий личности и свободы в христианской ме-
тафизике раскрывается через акт творения. Творчество представляет собой 
отправную точку истории человечества, в которой каждый из нас принимает 
активное участие. Творческий акт — это процесс уподобления, в котором че-
ловек, выступая субъектом как культуры, так и всего творения, вносит нечто 
новое через свою деятельность.

Прежде чем рассмотреть представленные вопросы подробнее, следует от-
метить, что к субъектам культуры относятся не только личность, но также со-
циальные институты, классы, этносы, нации и человечество в целом.

Созидание, или творческая деятельность, является сущностной характери-
стикой личности, о чем свидетельствуют философские размышления от антич-
ности до современности. В контексте данной работы актуализируется вопрос 
о составляющих этого процесса и необходимости рассмотрения творчества 
и свободы.

1. Свобода
1.1. Переосмысление понятия личности и свободы в контексте совре-

менных философских и антропологических дискурсов
Изменение образа жизни, социальной структуры общества, технический 

прогресс и развитие культуры — все это оказывает влияние на формирование 
понятия "человек" и его личности в современном мире. В рамках философской 
и антропологической традиций личность понимается как сложное, многомер-
ное явление, которое включает в себя как биологические, так и социальные, 
культурные и духовные аспекты. Современное понимание личности все больше 
склоняется к осознанию её не только как носителя социальных ролей и стату-
сов, но и как уникального субъекта, способного к творчеству и самоопределе-
нию в рамках культурных и этических координат.

В дискурсе философской антропологии важным является различение двух 
понятий — "лицо" и "личность". Лицо в философском понимании рассматри-



43

вается как уникальная и неповторимая ипостась, в которой сочетаются бытие 
и свобода; личность же выступает как социально и культурно обусловленный 
конструкт, в котором проявляется взаимодействие человека с миром. Таким 
образом, мы говорим о "лице" как целостности субъекта и "личности" как его 
социального и культурного облика.

1.2. Личность и Лицо в Религиозной Антропологии — два аспекта че-
ловеческого бытия

Для глубокого понимания феномена личности необходимо разграничить 
понятия "лицо" и "личность". Лицо, особенно в христианском контексте, осмыс-
ляется как уникальная и неповторимая ипостась, в которой сочетаются бытие 
и свобода; в то время как личность интерпретируется как социокультурный 
конструкт, через который человек взаимодействует с миром и обществом. Это 
тот аспект человека, который раскрывает его призвание к обожению и едине-
нию с Богом.

В святоотеческой традиции "лицо" означает уникальную ипостась, соче-
тающую бытие и свободу. "Личность", с другой стороны, представляет собой 
социальный и культурный конструкт, который формируется в процессе взаимо-
действия человека с миром. Таким образом, "лицо" понимается как внутренняя 
целостность субъекта, а "личность" — как его внешнее проявление в социаль-
ном и культурном контексте.

Эти понятия позволяют нам понимать человека не только как биологиче-
ское или социальное существо, но и как духовную личность, чье существование 
коренится в глубоком религиозном опыте и поиске смысла.

1.3. Личность как предмет научно- философского исследования
Современная социальная философия исследует различные социальные 

типы личности, формирующиеся в результате социальной дифференциации. 
Цель данного исследования — теоретическое осмысление личности как пред-
мета философского поиска. Личность отличается от индивида, обладающего 
лишь биологическими признаками. Индивидуальность — это совокупность 
черт, придающих уникальность каждому человеку. Современные философы 
рассматривают личность как духовно- телесную целостность, обладающую са-
мосознанием и ответственностью за свою жизнь. Она выступает автором своей 
жизни, определяя её цели и смысл, а счастье связывается с осуществлением 
этих смыслов.

Личность формируется в общении с другими, и свободные отношения, ос-
нованные на любви и долге, являются основой её значимости. Она также вы-
полняет общественные функции, предписанные полом, возрастом и другими 
факторами. Личность обладает автономным «Я», что позволяет ей избежать 
отождествления с различными социальными ролями. Нравственно- моральные 
качества личности способствуют сохранению её достоинства.

Структура личности включает социально значимые и индивидуальные осо-
бенности, а также самосознание и ценностные ориентации. Личность может 
свободно волеизъявляться и утверждать своё «Я», что соответствует её правам, 

Алексий (Елисеев), епископ Христианское понимание личности в призме диалектики свободы и творчества



44

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

признанным в ходе исторического прогресса. Исторически, в первобытном об-
ществе человек не был самостоятельным, но с развитием общества возникли 
предпосылки для автономии личности, хотя этот процесс противоречив.

Христианство утверждает абсолютную ценность личности, которая, 
будучи отражением Абсолютного Духа 1, становится уникальной в глазах 
Божиих. Учение о воскресении раскрывает метафизическую устойчивость 
личности, подтверждая принцип телесности как неотъемлемую функцию 
личности.

Философы, такие как У. Джемс 2 или наш соотечественник Э. В. Ильенков 3, 
также рассматривают личность как многогранное явление, включающее фи-
зическую, социальную и духовную составляющие. Э. Фромм 4 подчеркивает, 
что разум ведёт человека к самосознанию, но также делает его ответственным 
за свои действия.

Таким образом, личность является целостным человеком, выражающим 
общественные идеалы и ценности, и её развитие происходит через деятель-
ность и взаимодействие с социумом. В социально- философском контексте лич-
ность рассматривается как субъект социального взаимодействия, и выделяются 
различные типы личностей: деятели, мыслители, эмоциональные личности 
и гуманисты. Формирование личности начинается с ранних форм общения 
и продолжается через систему образования, которая передаёт не только знания, 
но и социальный опыт, способствуя духовному развитию личности.

1.4. Свобода как ключевая категория философской антропологии 
и междисциплинарного дискурса

Понятие свободы занимает центральное место в философской антрополо-
гии и междисциплинарном дискурсе, особенно в связи с концепциями личности 
и нравственного выбора, поскольку она является условием самореализации 
и самоопределения личности.

Философы и мыслители разных эпох — от древности до современности —
уделяли особое внимание проблеме свободы, рассматривая её через призму 
взаимоотношений между индивидом и обществом, природой и культурой, ду-
хом и телом.

Свобода как фундаментальная ценность предполагает возможность вы-
бора, но этот выбор не всегда равнозначен автономии или независимости 

1 Абсолютный дух — одно из ключевых понятий философии Г. В. Ф. Гегеля.
2 Уильям Джеймс (11 января 1842–26 августа 1910) — американский философ и психолог, стар-

ший брат писателя Генри Джеймса. Один из основателей и ведущий представитель прагма-
тизма и функционализма. Автор учебных пособий и научных работ, часто называется отцом 
современной психологии.

3 Эвальд Васильевич Ильенков (18 февраля 1924–21 марта 1979) — советский философ, иссле-
дователь марксистско- ленинской диалектики. Идеи Ильенкова оказали большое влияние 
не только на собственно философские исследования, но и на такие научные дисциплины, 
как психология.

4 Эрих Зелигманн Фромм (23 марта 1900–18 марта 1980) — немецкий социолог, философ, со-
циальный психолог, психоаналитик, представитель Франкфуртской школы, один из основа-
телей неофрейдизма и фрейдомарксизма.



45

от внешних обстоятельств. В этом контексте необходимо различать различные 
формы и уровни свободы — от экзистенциальной до социальной.

Свобода в религиозной перспективе понимается не только как способность 
к выбору, но и как возможность следовать высшим духовным идеалам и запове-
дям. В христианстве, например, свобода трактуется как освобождение от греха 
и следование пути духовного преображения.

1.5. Свобода как дар и призыв в христианской метафизике
Понятие свободы в христианской метафизике получает своё значение 

в контексте творческого акта Божьего творения и воплощения. Бог, сотворив 
человека по Своему образу и подобию, наделил его способностью к свободе 
и творчеству. Здесь свобода понимается не как независимость от внешних об-
стоятельств, а как возможность следовать божественной воле и участвовать 
в Божественном творчестве. При рассмотрении понятийного аппарата «свобо-
да» необходимо не упустить из виду то, что рассуждения апостола Павла чаще 
всего касаются свободы и личной ответственности перед Богом.

Апостол Павел утверждает: «…стойте в свободе, которую даровал нам 
Хрис тос» (Гал. 5:1) подразумевая, что свобода не в автономии от Бога, а в упо-
доблении Христу. В своём учении Павел воспел гимн свободе, предлагая уни-
кальную концепцию этого феномена. Человек, искупленный Христом, обретает 
свободу от греха, что делает возможным его участие в Божественной жизни. 
Понимание свободы в учении апостола Павла основывается на нескольких клю-
чевых положениях:

• Свобода через веру: согласно концепции апостола Павла, вера осво-
бождает человека от закона и греха. Истинная свобода личности раскрывается 
через отношение человека к Богу, где верующий освобождается от рабства гре-
ха и обретает возможность жить в свободе, следуя за Христом.

• Любовь и свобода: любовь, в понимании апостола Павла, является 
высшим проявлением христианской свободы. Свобода через веру призыва-
ет использовать верующих свою свободу в служении и созидании заботясь 
о ближнем.

• Ответственность перед Богом: Свобода предполагает ответственность. 
Вера не освобождает человека от ответственности за свои поступки, но при-
зывает его к праведной жизни и моральной чистоте.

• Свобода от страха и осуждения: Свобода во Христе освобождает чело-
века от страха и осуждения, даруя внутренний мир и уверенность. Данный тип 
свободы внутренне- духовный.

• Свобода и призвание (миссия): свобода в христианском понимании 
всегда ориентирована на миссию — служение Богу и людям. Эта миссия связана 
с проповедью Евангелия, нравственным созиданием и распространением ценно-
стей любви, милосердия и справедливости. Свобода в данном случае воспринима-
ется не только как дар, но и задача, требующая активного участия и самоотдачи.

1.6. Антропологические и философские интерпретации свободы и их 
границы

Алексий (Елисеев), епископ Христианское понимание личности в призме диалектики свободы и творчества



46

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Современные философские школы — от экзистенциализма до постструк-
турализма — по-разному интерпретируют понятие свободы, ставя под сомне-
ние её абсолютность и ставя акцент на относительности и множественности 
форм.

Современные концепции свободы — от волюнтаризма до фатализма —
отражают попытку человека определить свои взаимоотношения с миром 
и природой.

• Волюнтаризм, провозглашая полную независимость воли, исходит 
из ложного понимания автономии человеческого духа. Данная концепция ут-
верждает радикальную независимость человеческой воли.

• Фатализм, напротив, отвергает всякую свободу, рассматривая человека 
как марионетку в руках высших сил или природных закономерностей. Оба под-
хода искажают христианское понимание свободы, которая связана с личным 
выбором в отношении к Богу. Данная концепция предполагает её полную об-
условленность внешними обстоятельствами.

Оба подхода, в конечном счете, сталкиваются с проблемой отсутствия 
или избыточности свободы, что делает необходимым её переосмысление в бо-
лее широком контексте — не только как внешней категории, но и как вну-
треннего переживания, связанного с осознанным выбором и творчеством.

Философия Спинозы 1, понимающая свободу как действование по собствен-
ной внутренней необходимости, может быть в  какой-то мере интерпретирована 
в духе христианской антропологии, если под этой "необходимостью" понимать 
богоподобное бытие человека. Однако безличностный подход Спинозы исклю-
чает ту ипостасную глубину, которая, по мысли В. Н. Лосского 2, необходима 
для понимания личности и свободы в христианском смысле.

Истинная свобода ограничивается лишь внутренними нравственными гра-
ницами, которые человек осознаёт через свою связь с Божественным. Кантов-
ский моральный закон служит ориентиром для этой свободы, где добро — это 
следование Божественному замыслу, а зло — его отвержение. Лев Карсавин 
отмечает, что свобода личности неразрывно связана с поиском высшей истины 
и нравственным выбором.

Свобода в философской антропологии понимается как динамичный 
процесс становления личности, тесно связанный с самопознанием и духов-
ным развитием. Она определяется не столько внешними обстоятельствами, 
сколько внутренними убеждениями и этическими принципами. Свобода 
требует постоянных усилий, являясь не статичной данностью, а процессом 
развития.

1 Голландский мыслитель, ведущий философ XVII века. Родился 24 ноября 1632 года в се-
мье голландских евреев- сефардов в Амстердаме. Умер Спиноза 21 февраля 1677 года. Один 
из самых значимых трудов Спинозы — философское сочинение «Этика». Оно содержит все 
основные положения философии мыслителя. Труд был опубликован после смерти автора 
в 1677 году его друзьями.

2 Владимир Николаевич Лосский (26 мая (8 июня) 1903, Гёттинген, Германская империя —
7 февраля 1958, Париж, Франция) — православный богослов и историк церкви, видный дея-
тель русского зарубежья. Он заложил основы «неопатристического» синтеза в православном 
богословии и причисляется к Парижской школе богословия.



47

В христианской традиции свобода раскрывается как дар и призыв к служе-
нию, творчеству и преобразованию мира в соответствии с высшими нравствен-
ными ценностями. Подлинная свобода — это свобода для любви и созидания, 
отражающая участие человека в Божественном замысле.

Исследование свободы через призму религиозной философии акцентирует 
её многообразие, охватывая нравственные, духовные и социальные аспекты, 
и подчеркивает ответственность личности перед Богом и обществом в условиях 
современности.

Антропологический анализ религиозных традиций выявляет стремление 
к гармонии между внутренней свободой и внешними ограничениями, лич-
ной и социальной реальностью. Связь свободы с ответственностью и твор-
чеством раскрывает её как дар и миссию, что помогает осмыслить вызовы 
глобализированного мира. Теологические исследования предлагают новые 
перспективы для понимания человеческой природы и этических ценностей, 
создавая основу для взаимопонимания и сотрудничества между различными 
мировоззрениями.

2. Творчество
Тема творчества занимает особое место в философии, являясь одной 

из «вечных» проблем, которые формируют метафизическую основу человече-
ского самосознания. Истоки осмысления творчества восходят к античной эпо-
хе и даже к «осевому времени» человеческой истории, когда разрабатывались 
ключевые онтологические вопросы, касающиеся бытия, происхождения мира, 
природы сознания и возможности познания. Именно в этом контексте творче-
ство становится тем понятием, через которое философия исследует не только 
метафизическую новизну, но и глубинные антропологические и эстетические 
аспекты бытия.

Внимание к проблеме творчества проявлялось на протяжении всей исто-
рии философии. Множество мыслителей, от древних греков до современных 
философов, исследовали и интерпретировали феномен творчества в контек-
сте их эпох и философских парадигм. Они предложили различные объясне-
ния и концепции, стремясь ответить на вопрос о том, что же такое творчество 
и каковы его границы.

Творчество, помимо философии, изучается многими науками: психоло-
гией, науковедением, искусствознанием, теорией информации, педагогикой 
и пр.

2.1. Античность и Средневековье: Творчество как сфера конечного 
бытия

Классическое наследие в области осмысления творчества чрезвычайно 
богато и разнообразно.

В античной философии, начиная с Платона и Аристотеля, творчество рас-
сматривалось преимущественно как сфера конечного и преходящего бытия, 
подчиненного изменениям и разрушению. Вечное бытие, напротив, считалось 
неизменным и превосходящим любое творческое усилие человека. Для Платона, 

Алексий (Елисеев), епископ Христианское понимание личности в призме диалектики свободы и творчества



48

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

например, истинное творчество заключалось в интеллектуальном созерцании 
идей, которые превосходят чувственный мир и временные аспекты бытия. 
В античной философии творчество рассматривается как сфера преходящего 
и изменчивого бытия, в то время как созерцание вечного бытия считается более 
высоким актом.

Средневековая философия привносит новый взгляд на проблему творчества.
• Творчество связывается с пониманием Бога как творца мира.
• творчество человека часто связывается с историей и религиозными 

аспектами.
В отличие от античных философов, для которых творчество имело ограни-

ченный смысл в плане изменения материального мира, в христианской фило-
софии творчество предстает как волевой акт, вызывающий бытие из небытия. 
Августин Аврелий 1, например, видит в человеческом творчестве не только от-
ражение божественной воли, но и способ реализации божественного замысла 
через историю. Историческое, нравственное и религиозное деяние становится 
основной сферой, в которой человек проявляет свою творческую сущность, 
тогда как художественное и научное творчество рассматривается как нечто 
второстепенное.

2.2. Эпоха Возрождения: Культ гения и переоценка творческих воз-
можностей

Расцветом творческих возможностей человека проникнута эпоха Возрож-
дения. В эту эпоху возникает культ гения как носителя творческого начала, 
при этом акцентируется роль индивидуальности и свободы в процессе созда-
ния нового. Идея творческого потенциала человека расширяется и включает 
не только религиозные и философские аспекты, но и художественное, научное 
и техническое творчество.

Возникает культ гения и увеличивается интерес к творческим возможно-
стям человека. Размышления о гении и вдохновении становятся неотъемлемой 
частью философского дискурса этого времени, что находит свое выражение 
в произведениях Джордано Бруно 2, Монтеня 3 и других мыслителей, которые 
переосмысливали понятие творчества через призму субъективного опыта и ин-
туиции.

1 Аврелий Августин Иппонийский (13 ноября 354–28 августа 430) — богослов, философ и епи-
скоп Гиппона Царского в Нумидии, римской провинции в Северной Африке. Его труды по-
влияли на развитие западной философии и западного христианства. Он считается одним 
из самых важных отцов Католической церкви в святоотеческий период. Его труды и житие 
получили признание и в Православной Церкви (где он причислен к лику блаженных). Среди 
его значительных работ — «О граде Божьем», «Христианская наука» и «Исповедь».

2 Джордано Бруно (1548–1600) — итальянский католический священник, монах- доминиканец, 
философ- пантеист и поэт. Автор многочисленных трактатов. Бруно выступил против господ-
ствовавшей в его время аристотеле- птолемеевской системы устройства мира, противопоста-
вив ей систему Коперника, которую он расширил, сделав из неё философские выводы.

3 Мишель де Монтень (1533–1592) — выдающийся французский писатель и философ. В исто-
рию мировой литературы он вошел как автор знаменитой книги «Опыты» (фр. Les Essais), 
в основе которой лежат его наблюдения за особенностями человеческого мировосприятия.



49

2.3. Философия Нового времени: от эмпиризма к трансцендентализму
Философия Нового времени — в лице таких философов, как, Бэкон 1, Гоббс 2, 

Локк 3 и Юм 4 — предлагает более эмпирическую интерпретацию творчества, 
рассматривая его как удачную комбинацию уже существующих элементов. 
Творчество, таким образом, приравнивается к изобретательству и техниче-
ским инновациям, а процесс творчества видится как механизм, обусловленный 
чувственным опытом и ассоциативным мышлением. В рамках такой концепции 
творчество оказывается случайным результатом манипуляции с данными чув-
ственного восприятия. Творчество трактуют как комбинацию существующих 
элементов и связывают с изобретательством.

Однако И. Кант 5 в XVIII веке предлагает завершенную трансцендентальную 
концепцию творчества, вводя понятие "продуктивной способности воображе-
ния".

Для Канта трансцендентальное воображение становится общей основой 
как для созерцания, так и для деятельности, что позволяет говорить о твор-
честве как об акте, лежащем в основе самого познания. Таким образом, твор-
чество получает статус фундаментального условия человеческого опыта и по-
знавательной активности.

2.4. Романтизм и XIX век: Творчество как единство сознательного 
и бессознательного

Согласно философии Шеллинга 6, творчество понимается как единство со-
знательной и бессознательной деятельности. Для романтиков, таких как Шел-
линг и его последователи, творчество приобретает статус высшей формы чело-
веческой жизнедеятельности, в которой человек соприкасается с абсолютом. 
Художники и философы, обладающие творческим началом, как бы действуют 
в состоянии наития, движимые неосознанными импульсами, подобно тому, 
как природа творит, но с той разницей, что этот процесс протекает в субъектив-

1 Френсис Бекон (1561–1626 гг.) разработал доктрину философии, основанную на опытном зна-
нии, и сформулировал идею универсальной реформы человеческого знания на базе утверж-
дения опытного метода исследований и открытий.

2 Томас Гоббс (1588–1679) — ученик и продолжатель философской традиции Ф. Бэкона.
3 Джон Локк (1632–1704) развил многие философские идеи Бэкона и Гоббса, выдвинул ряд соб-

ственных теорий, продолжил эмпирическую и материалистическую традицию английской 
философии Нового времени. 

4 Давид Юм (1711–1776) — философ английского Просвещения; критиковал религиозный и фи-
лософский догматизм, всякие доктрины и верования, которые укоренились в сознании лю-
дей. Давид Юм — представитель шотландского эмпиризма. Как последователь Беркли Дэвид 
Юм довел философскую концепцию Беркли до полной логической завершенности.

5 Иммануил Кант (22 апреля 1724–12 февраля 1804) — немецкий философ, один из централь-
ных мыслителей эпохи Просвещения. Всесторонние и систематические работы Канта в обла-
сти эпистемологии, метафизики, этики и эстетики сделали его одной из самых влиятельных 
фигур в западной философии Нового времени.

6 Шеллинг Фридрих Вильгельм Йозеф (27.1.1775, Леонберг – 20.8.1854, Рагац, Швейцария), нем. 
философ, представитель нем. классич. идеализма. Он развивал идею свободы, истоки кото-
рой искал сначала в природе, а потом и в божественном творении. Шеллинг изучал термины 
«природа» и «мышление». Философ разделил философию на две науки: Трансцендентальный 
идеализм и Натурфилософия.

Алексий (Елисеев), епископ Христианское понимание личности в призме диалектики свободы и творчества



50

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

ности человека и опосредован его свободой. Культ творчества и гения достигает 
своего апогея в романтической традиции, усиливая интерес к истории культуры 
как продукту прошлого творчества.

2.5. Современные подходы и интерпретации: Творчество как соци-
альная практика

Современные интерпретации творчества выходят за пределы классических 
рамок и охватывают разнообразные подходы — от экзистенциализма до постмо-
дернизма. Марксистская философия рассматривает творчество как преобразу-
ющую деятельность, направленную на изменение природы и общества в соот-
ветствии с целями и потребностями человека. В рамках марксизма творчество 
обретает статус ключевого процесса в социальном производстве и развитии 
общества, акцентируя его коллективный и практический характер.

В то же время философия XX и XXI веков, включая экзистенциализм, фено-
менологию и герменевтику, обращает внимание на внутренние аспекты твор-
чества, такие как свобода, ответственность и самореализация. Это позволяет 
рассматривать творчество как сложное многослойное явление, включающее 
как объективные, так и субъективные измерения, что требует постоянного 
диалога между культурными, историческими и индивидуальными аспектами.

• Творчество представляет собой акт создания некоего объекта, который 
ранее не существовал. Каждый человек является существом творческим.

Часто выделяют четыре стадии творчества: подготовку, созревание, оза-
рение и проверку.

Соответственно классифицируется и многообразие творческих прояв-
лений: выделяют творчество художественное, научное, производственно- 
техническое, религиозное, повседневно- бытовое — то есть соответствующее 
всем видам практической и духовной деятельности человека.

Творчество — это деятельность, порождающая нечто качественно новое, 
никогда ранее не бывшее. Деятельность может выступать как творчество в лю-
бой сфере: научной, производственно- технической, художественной, поли-
тической и т. д. — там, где создаётся, открывается, изобретается нечто новое.

Творчество может рассматриваться в двух аспектах: психологическом и фи-
лософском.

• Психология творчества исследует процесс, психологический «механизм» 
протекания акта творчества как субъективного акта индивида.

• Философия рассматривает вопрос о сущности творчества, который по-
разному ставился в разные исторические эпохи.

Творчество — это вид деятельности, в результате которого на свет появ-
ляется то, что еще никогда не имело существования. Творчество, как и всякий 
другой вид деятельности, предполагает достижение субъектом определенной 
объективной цели, которая ставится в начале деятельности.

Достижение творческой цели означает реализацию духовного стремления 
творца, т. к. всякое творчество есть способность духа, а не материи.

Итак, синтезирующая миссия творчества проявляется и на уровне отдель-
ной личности, скрепляя воедино все ее духовные силы, и на уровне каждого 



51

данного этапа общественного развития, обеспечивая целостное самовыражение 
народа, и на уровне исторической связи поколений.

Творчество — это феномен, который невозможно полностью уложить 
в рамки одной философской парадигмы или исторической эпохи. Оно представ-
ляет собой синтезирующую миссию на всех уровнях бытия: на уровне индиви-
дуальной личности, скрепляя все её духовные силы, и на уровне исторического 
развития, обеспечивая целостное самовыражение общества.

Философия творчества выступает не только как исследование процессов 
создания нового, но и как поиск понимания глубоких сущностных структур 
человека, его свободы и ответственности перед миром.

Творчество раскрывается перед нами как многослойный феномен чело-
веческого бытия.

3. Связь творчества и свободы
В христианской философской антропологии творчество и свобода образу-

ют неразрывное единство, которое глубоко укоренено в духовной природе че-
ловека. Истинное творчество возможно лишь при условии подлинной свободы, 
так как только свободная личность способна к созиданию. Свобода, по сути сво-
ей, не является ни внешней необходимостью, ни принудительной эволюцией; 
она дарована человеку как способность творить, действуя из внутренней, не де-
терминированной глубины. Это особенно ясно раскрывается в работах русских 
философов конца XIX – начала XX века, таких как Н. А. Бердяев, Н. О. Лосский, 
Павел Флоренский и протоирей Александр Мень.

Н. А. Бердяев, исследуя классическую европейскую философию, ставит 
перед собой цель раскрыть, как она может пробудить творческое познание. 
Он утверждает, что свобода не поддаётся детерминизму и является независи-
мым «ничто», не требующим внешних причин. Творение из ничего — это акт 
свободы, не зависящий от предшествующих условий, что делает его абсолютно 
новым и выходящим за рамки эволюционного процесса. Отказ от этой идеи 
ограничивает творчество и отрицает свободу. Тайна творчества и свободы 
неразрывно связаны, отражая внутреннюю свободу человека и соответствуя 
фундаментальным христианским учениям, где свобода является выражением 
глубочайшей духовной реальности.

Н. О. Лосский развивает эту мысль, различая два типа свободы: божественную 
и диавольскую. Он рассматривает грех как свободу «от», тогда как творчество 
представляет собой свободу «для» — свободу созидания, подлинного акта, через ко-
торый личность выражает свое единство с Божественным замыслом. Творчество 
в таком понимании является высшей формой самовыражения личности, а свобо-
да — условием для этого акта. Лосский также подчеркивает, что основой свободы 
является Бог- Творец, чье присутствие необходимо для реализации творческих 
сил в мире. Свобода для него — это бесконечная творческая сила, направленная 
на осуществление абсолютных ценностей, где личность принимает свободный 
нравственный выбор между царством духа и царством материальности.

В отечественной философии вопрос о связи между свободой, творчеством 
и нравственным совершенствованием личности является ключевым. Бердяев 

Алексий (Елисеев), епископ Христианское понимание личности в призме диалектики свободы и творчества



52

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

и Лосский рассматривают свободу не как простой выбор или произвол, а как 
глубочайший духовный принцип, позволяющий человеку творить в согласии 
с Божественной волей. В грехопадении человек утрачивает полноту свободы, 
что повреждает его творческую деятельность. Восстановление свободы возмож-
но через духовное преображение и возвращение к первоначальному состоянию. 
В христианской антропологии свобода проявляется не только в выборе между 
добром и злом, но и в творческом действии, которое позволяет со-творить с Бо-
гом, трансформируя мир из глубинного духовного начала.

Христианская мысль утверждает, что свобода и творчество — основные 
ценности, которые определяют смысл существования личности. Творчество —
это действенная функция свободы, через которую человек реализует своё пред-
назначение в мире. Бердяев подчеркивал, что свобода не может быть сведена 
к произволу или к детерминированной необходимости; она есть проявление 
божественной творческой силы в человеке.

Здесь лежит принципиальное различие между светским и христианским 
пониманием свободы и ответственности. Для верующего человека творческая 
свобода предполагает ответственность не только перед людьми, но и перед Бо-
гом, поскольку любое творение воздействует на общество и мир в целом. Эта 
связь между свободой и ответственностью, подчеркиваемая христианскими 
мыслителями, указывает на необходимость осмысленного подхода к творческой 
деятельности, ориентированной на высшие духовные цели.

В заключение размышления о свободе и творчестве в русской религиозной 
философии подчеркивают человеческую природу как свободную и творческую. 
Человек воспринимается не просто как биологическое существо, но как уни-
кальная личность, способная к духовному преображению мира. Свобода яв-
ляется основополагающим элементом творческого акта, раскрывающим суть 
человеческой личности и её предназначение.

Как замечает Николай Александрович Бердяев, «взаимоотношение между 
путями человеческого спасения и путями человеческого творчества есть самая 
центральная, самая мучительная и самая острая проблема нашей эпохи» 1. Эта 
жажда творчества, укоренённая в сущности человека, не угасает и подтвержда-
ет взаимосвязь между свободой, творчеством и нравственным совершенство-
ванием. В конечном итоге, свободная и творческая природа человека открыва-
ет новые горизонты для понимания его роли в мире и значения его действий 
в контексте духовного развития.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. М.: Издательство 

Московской Патриархии Русской Православной Церкви, 2022. — 1376 с.
2. Батищев Г. С. Введение в диалектику творчества. СПб.: Изд-во РХГИ, 1997. —

464 с.
1 Русская философия: Конец XIX – начало XX века: Антология. Учебное пособие/ Вступительная 

статья А. А. Еримечева, составление и примечания Б. В. Емельянова, А. А. Еремичева. — СПб.: 
Издательство С.- Петербургского университета, 1993. — 592 с. — (Литературное наследие рус-
ских мыслителей) // Николай Александрович Бердяев. Спасение и Творчество (два понима-
ния христианства). С. 183



53

3. Бердяев Н. А. Философия творчества, культуры и искусства. В 2-х т. М.: Искус-
ство, 1994. Т. 1. — 542 с.

4. Балашов Л. Е. Практическая философия или софология. 2-е издание, с измене-
ниями, расширенное. Б.м.: б. и., 2007. — 574 с.

5. Галимов Б. С. Новые перспективы философского исследования проблемы ду-
ховного развития человека. Уфа: БГУ, 2001. — 284 с.

6. Гольдентрихт С. С. Творчество как философская проблема// Творчество и со-
циальное познание / Сборник статей. Под ред. А. М. Коршунова, С. С. Гольдентрихта. М.: 
Изд-во Моск. ун-та, 1982.

7. Диалектика и теория творчества/ Под редакцией С. С. Гольдентрихта 
и A. M. Коршунова. М.: Издательство Московского университета, 1987. — 200 с.

8. Кутырев В. А. Осторожно, творчество! // Вопросы философии. 1994. № 7–8. 
С. 72–81.

9. Канке В. А. Философия: Учебное пособие для студентов высших и средних спе-
циальных учебных заведений. М.: Логос, 2001.— 272 с.

10. Цапок В. А. Научное творчество: философские аспекты // Вопросы философии 
и права. Кишинев. 1993. № 2.

11. Николко В. Н. Творчество как новационный процесс (Философско- он-
тологический анализ). Симферополь: «Таврия», 1990. — 190 с.

12. Новая философская энциклопедия: В 4 т./ Институт философии РАН, Нац. 
Общественно-науч. фонд. М.: Мысль, 2000.

13. Русская философия: Конец XIX – начало XX века: Антология. Учебное пособие 
/ Вступительная статья А. А. Еримечева, составление и примечания Б. В. Емельяно ва, 
А. А. Еремичева. СПб.: Издательство С.- Петербургского университета, 1993. — 592 с. (Ли-
тературное наследие русских мыслителей).

14. Спиркин А. Г. Философия: Учебник для технических вузов. — М.: Гардарики, 
2000. — 368 с.

15. Творчество и социальное познание / Под ред. A. M. Коршунова, С. С. Гольден-
трихта. М., 1982.

16. Философский энциклопедический словарь / Гл. редакция: Л. Ф. Ильичев, 
П. Н. Федосеев, С. М. Ковалев, В. Г. Панов. М.: Сов. Энциклопедия, 1983. — 840с.

17. Цапок В. А. Философия творчества и проблемы естественного интеллекта. 
// Страницы философии. Кишинев. 1997. № 1–2.

18. Философия творчества: Монография / И. М. Гераимчук К.: ЭКМО, 2006. —
120 с.

19. Финогентов В. Н. Философия: Учебное пособие/ Изд-е УТИС. Уфа, 2001. —
359 с.

REFERENCES
1. Bibliya. Knigi Svyashchennogo Pisaniya Vethogo i Novogo Zaveta. M.: Izdatel'stvo 

Moskovskoj Patriarhii Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, 2022. — 1376 s. (In Russian).
2. Batishchev G. S. Vvedenie v dialektiku tvorchestva. SPb.: Izd-vo RHGI, 1997. — 

464 s. (In Russian).
3. Berdyaev N. A. Filosofiya tvorchestva, kul'tury i iskusstva. V 2-h t. M.: Iskusstvo, 

1994. T. 1. — 542 s. (In Russian).
4. Balashov L. E. Prakticheskaya filosofiya ili sofologiya. 2-e izdanie, s izmeneniyami, 

rasshirennoe. B.m.: b. i., 2007. — 574 s. (In Russian). 5. Galimov B. S. Novye perspektivy 
filosofskogo issledovaniya problemy duhovnogo razvitiya cheloveka. Ufa: BGU, 2001. — 284 s. 
(In Russian).

Алексий (Елисеев), епископ Христианское понимание личности в призме диалектики свободы и творчества



54

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

6. Gol'dentriht S. S. Tvorchestvo kak filosofskaya problema// Tvorchestvo i social'noe 
poznanie / Sbornik statej. Pod red. A. M. Korshunova, S. S. Gol'dentrihta. M.: Izd-vo Mosk. 
un-ta, 1982. (In Russian).

7. Dialektika i teoriya tvorchestva/ Pod redakciej S. S. Gol'dentrihta i A. M. Korshunova. 
M.: Izdatel'stvo Moskovskogo universiteta, 1987. — 200 s. (In Russian).

8. Kutyrev V. A. Ostorozhno, tvorchestvo! // Voprosy filosofii. 1994. № 7–8. S. 72–81. 
(In Russian).

9. Kanke V. A. Filosofiya: Uchebnoe posobie dlya studentov vysshih i srednih special'nyh 
uchebnyh zavedenĳ. M.: Logos, 2001.— 272 s. (In Russian).

10. Capok V. A. Nauchnoe tvorchestvo: filosofskie aspekty // Voprosy filosofii i prava. 
Kishinev. 1993. № 2. (In Russian).

11. Nikolko V. N. Tvorchestvo kak novacionnyj process (Filosofsko- ontologicheskĳ 
analiz). Simferopol': «Tavriya», 1990. — 190 s. (In Russian).

12. Novaya filosofskaya enciklopediya: V 4 t./ Institut filosofii RAN, Nac. Ob-
shchestvenno- nauch. fond. M.: Mysl', 2000. (In Russian).

13. Russkaya filosofiya: Konec XIX – nachalo XX veka: Antologiya. Uchebnoe posobie / 
Vstupitel'naya stat'ya A. A. Erimecheva, sostavlenie i primechaniya B. V. Emel'yanova, A. A. Ere-
micheva. SPb.: Izdatel'stvo S.-Peterburgskogo universiteta, 1993. — 592 s. (Literaturnoe 
nasledie russkih myslitelej). (In Russian).

14. Spirkin A. G. Filosofiya: Uchebnik dlya tekhnicheskih vuzov. — M.: Gardariki, 
2000. — 368 s. (In Russian).

15. Tvorchestvo i social'noe poznanie / Pod red. A. M. Korshunova, S. S. Gol'dentrihta. 
M., 1982. (In Russian).

16. Filosofskĳ enciklopedicheskĳ slovar' / Gl. redakciya: L. F. Il'ichev, P. N. Fedoseev, 
S. M. Kovalev, V. G. Panov. M.: Sov. Enciklopediya, 1983. — 840 s. (In Russian).

17. Capok V. A. Filosofiya tvorchestva i problemy estestvennogo intellekta. // Stranicy 
filosofii. Kishinev. 1997. № 1–2. (In Russian).

18. Filosofiya tvorchestva: Monografiya / I. M. Geraimchuk K.: EKMO, 2006. — 120 s. 
(In Russian).

19. Finogentov V. N. Filosofiya: Uchebnoe posobie/ Izd-e UTIS. Ufa, 2001. — 359 s. 
(In Russian).

Статья поступила в редакцию 08.06.2024; одобрена после рецензирования: 
21.06.2024; принята к публикации 10.07.2024.

The article was submitted 08.06.2024; approved after reviewing: 21.06.2024; 
accepted for publication 10.07.2024.



55

Научная статья 
УДК 225:178.2
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–55–64
EDN: HMDTHQ

АЛКОГОЛЬНАЯ ДЕВИАЦИЯ В БИБЛЕЙСКОМ 
И СВЯТООТЕЧЕСКОМ НАСЛЕДИИ

Игорь Сергеевич Фалеев,
Санкт- Петербургская духовная академия, Санкт- Петербург, Россия,

faleevvladimirov@mail.ru

Аннотация. Статья посвящена теме греха пьянства 
в Библии и в трудах святых отцов Церкви. Приводится 
описание и христианская трактовка основных сюжетов 
Св. Писания, в которых декларируется отношение к упот-
реблению вина, в том числе, чрезмерному. Представлено 
также мнение свт. Василия Великого, свт. Иоанна 
Златоуста, прп. Ефрема Сирина и русских богословов 
XVIII–XIX вв. о грехе пьянства и его пагубных послед-
ствиях для души и тела человека.

Ключевые слова: Священное Писание, святые отцы 
Церкви, грех, пьянство, винопитие

Для цитирования: Фалеев И. С. Алкогольная де-
виация в библейском и святоотеческом наследии 
// Ипатьевский вестник. 2025. № 1. С. 55–64. https://doi.
org/10.24412/2309–5164–2025–1–55–64

THEOLOGICAL STUDIES
Scientific article

ALCOHOLIC DEVIATION IN THE 
BIBLICAL AND PATRISTIC HERITAGE

Igor Sergeyevich Faleev, St. Petersburg Theological 
Academy, St. Petersburg, Russia, 

faleevvladimirov@mail.ru

© Фалеев И. С., 2025.

БОГОСЛОВСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 55–64
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 55–64 

Диакон Игорь Фалеев,
магистр богословия, 
аспирант Санкт-
Петербургской духовной 
академии
/
Deacon Igor Faleev, Master 
of Theology, Postgraduate 
student at the St. Petersburg 
Theological Academy



56

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Abstract. The article is devoted to the topic of the sin of drunkenness in the Bible and in 
the writings of the Holy Fathers of the Church. The description and Christian interpretation of 
the main subjects of St. Peter's are given. Writings that declare the attitude towards the use of 
wine, including excessive. The opinion of svt is also presented. St. Basil the Great, St. St. John 
Chrysostom, St. Ephraim the Syrian and Russian theologians of the XVIII–XIX centuries. on 
the sin of drunkenness and its harmful consequences for the human soul and body.

Keywords: Holy Scripture, Holy Fathers of the Church, sin, drunkenness, wine drinking
 For citation: Faleev I. S. Alcoholic deviation in the biblical and patristic heritage 

// Ipatievsky vestnik. 2025. № 1. Р. 55–64 (In Russian). https://doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–1–55–64

П
ОСЛЕДСТВИЯ, связанные со злоупотреблением спиртными напитками 
и формированием у людей зависимости от них, отзываются тяжелыми 

повреждениями и проблемами духовно- нравственного, физиологического, 
социального характера. Состояние алкогольного опьянения пленяет волю чело-
века, делая его разум недоступным голосу совести, что открывает возможности 
действию греховных страстей и состояний — озлобленности, переходящей 
в агрессию, вплоть до совершения убийства; блуда и прелюбодеяния; уныния, 
которое иногда заканчивается даже посягательством на собственную жизнь.

Охват населения России алкогольной девиацией по оценкам специалистов 
очень высок и позиционируется как угроза национальной безопасности 1. Уче-
ными констатируется, что показатели смертности и инвалидизации от нега-
тивных последствий алкоголя в стране в три раза превышают среднемировые 2. 
Кроме того, все больше проявляется зависимость от употребления спиртных 
напитков среди молодежи и даже среди детей.

В современном российском обществе проблема алкоголизации и ее нега-
тивных последствий очень остра и Русская Православная Церковь не стоит 
в стороне от ее решения. Как только в начале 1990-х гг. стала возможной де-
ятельность религиозных организаций, связанная с социальной ответственно-
стью 3. На уровне многих епархий и отдельных приходов стали возрождаться 
общества трезвости и трезвеннические братства, традиционные в дореволюци-
онной России 4. В этих православных организациях с людьми, нуждающимися 
в оказании помощи в борьбе с алкогольной зависимостью, проводится самая 
разнообразная работа, своей целью направленная на исцеление человека от па-
губной для его души и телесного здоровья греховной страсти.

Очень важной частью такой работы выступает формирование целостного 
представления о христианском понимании греха пьянства, сохраненном в ис-
точниках православной вероучительной доктрины — в Священном Писании 
и святоотеческом наследии. Актуальность обращения к данной теме вызвана 

1 Шматова Ю. Е. Экономическая и статистическая оценка проблемы алкогольной зависимости 
в России (региональный аспект) // Society and Security Insights. 2019. № 3. С. 64.

2 Там же.
3 Балабейкина О. А., Янковская А. А. Социальная ответственность религиозных организаций 

// Мировая экономика и международные отношения. 2021. Т. 65, № 3. С. 130–138.
4 Стогов Д. И. Участие Православной Церкви в организации обществ трезвости (конец XIX – на-

чало ХХ века) // Хризостом. 2023. № 3 (7). С. 86–94.



Игорь Сергеевич Фалеев. Алкогольная девиация в библейском и святоотеческом наследии

57

потребностью в том, чтобы в борьбе с зависимостью от употребления спирт-
ных напитков человек, который имеет христианское мировоззрение, мог иметь 
вероучительную, доктринальную опору и понимать, что именно по этому пово-
ду проповедует Священное Писание и святоотеческое Предание. В названных 
источниках православного учения затрагиваются самые разные аспекты про-
явлений греха пьянства, по своей сути являющиеся ответами на вопросы, неиз-
бежно возникающие у страдающих недугом пьянства, и у тех, кто по роду своего 
служения пытается оказывать им помощь: священнослужителей, специалистов 
и волонтеров православных обществ трезвости и трезвеннических братств.

В связи с актуальностью и практической значимостью заявленной темы, 
ученые неоднократно обращались к ней. Поэтому в богословском и светском 
научном обороте представлены труды, пусть и немногочисленные, в содержа-
нии которых находит научное осмысление вопрос отношения к алкогольной 
девиации в Библии и святоотеческом наследии. Среди авторов, развивавших 
данное направление мысли, можно назвать игум. Иону (Займовского) 1, Т. Хед-
лея 2, свящ. Александра Быканова 3, свящ. Александра Ткачева 4, С. Н. Воробьеву 5, 
Д. О. Фурцева 6 и др.

Однако обозначенная тема является столь важной с богословской и практи-
ческой точки зрения, а также весьма объемной по содержанию, поэтому можно 
констатировать, что далеко не все ее аспекты учеными освещались. К тому же, 
многие из них касаются сугубо частных вопросов и узкой предметной области. 
Закрытие некоторых содержательных и смысловых лакун, связанных с понима-
нием греха пьянства в библейском и православном святоотеческом наследии, 
выступает в качестве цели представленной статьи.

Культура употребления спиртных напитков, в первую очередь, вина, явля-
ется очень древней. Винопитие, осуществляемое в разумных пределах, неодно-
кратно находит упоминание в описании быта народов Востока. В Священном 
Писании также декларируется разрешение на распитие вина, но главным прин-
ципом, ограничивающим греховное злоупотребление, является соблюдение 
при этом необходимой меры.

Первые примеры, иллюстрирующие последствия нарушения этого прин-
ципа, встречаются в библейской Книге Бытия. Ветхозаветный праведник Ной, 
потрудившись над возделыванием виноградника, «выпил вина, и опьянел, 

1 Займовский Иона (игум). Алкоголизм и наркомания. Развитие и воздействие страстей на че-
ловека и борьба с ними по учению восточно- христианской традиции // Вопросы наркологии. 
2011. № 6. С. 100–109.

2 Хедлей Т. Библейские советы священникам, окормляющим алкоголезависимых людей и чле-
нов их семей // Ипатьевский вестник. 2018. № 6. С. 230–237.

3 Быканов А. С. Отражение традиции употребления вина в Священном Писании // Богослов-
ский сборник Тамбовской духовной семинарии. 2021. № 3(16). С. 30–49.

4 Ткачев А.А., иер. Советы по борьбе с алкогольной зависимостью отцов- подвижников ХХ в. // 
Вестник Омской Православной духовной семинарии. 2021. № 2 (11). С. 263–267.

5 Воробьева С. Н. Обличение пьянства в "Поучении Григория, епископа белгородского // Вест-
ник Тверского государственного технического университета. Серия: Науки об обществе и гу-
манитарные науки. 2018. № 3. С. 29–34.

6 Фурцев Д. О. Нормирование в авраамических религиях потребления алкогольных напитков 
// Религиоведение. 2019. № 2. С. 98–103.



58

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

и лежал обнаженным в шатре своем» (Быт 9:20–21). Приведенная в Библии 
ситуация стала искусительной для одного из трех сыновей Ноя, осмеявшего 
наготу уснувшего в опьянении отца. В результате конфликта, который спрово-
цировала утрата контроля над разумным поведением по причине злоупотре-
бления алкоголем, сын Хама, внук Ноя получил от своего деда проклятие с про-
рочеством на рабское существование. Эта ситуация сохраняет актуальность 
и в условиях новозаветных реалий. Получается, что пьянство одного из роди-
телей или, тем более, обоих, усложняет для детей исполнение христианской 
заповеди об их почитании, однако ответственность за соблюдение таковой 
сохраняется за детьми.

В Книге Притчей Соломоновых последствия пьянства описываются очень 
образно и эмоционально, при этом перечисляются негативные последствия 
тяжелого порока: ««У кого вой? У кого стон? У кого ссоры? У кого горе? У кого 
раны без причины? У кого багровые глаза? У тех, которые сидят за вином» 
(Притч 23:29). Далее следует прямое предупреждение о том, что пагубная 
страсть винопития принесет губительные результаты, если человек попадет 
под ее власть: «Не смотри на вино, как оно краснеет, как оно искрится в чаше; 
впоследствии, как змей, оно укусит и ужалит как аспид» (Притч 23:31–33).

В ветхозаветной «Книге Премудрости Иисуса, Сына Сирахова» также со-
держится негативная оценка злоупотреблению алкоголем. В качестве страшных 
последствий чрезмерного винопития в ней упоминаются греховные состояния, 
в которые впадает человек под воздействием спиртных напитков, приводящие, 
в свою очередь, ко многим бедам и разрушению: «Горесть для души, когда пьют 
его много, при раздражении и ссоре…вино увеличивает ярость неразумного 
до преткновения, умаляя крепость его и причиняя раны» (Сир. 31:9,34–35).

В книгах Ветхого Завета часто встречаются увещевания, предупрежде-
ния и призывы к тому, чтобы человек хранил себя от состояния алкогольного 
опьянения, поскольку в этом состоянии он утрачивает контроль над своими 
чувствами и поведением, может прийти в озлобление и раздражение: «Вино 
глумливо, сикера буйна, и всякий, увлекающийся ими, неразумен» (Притч 
20:1). Говорится и о том, что страсть пьянства может разрушить саму жизнь 
человека и привести его на путь бедности и нищеты (Притч 23:21). Отдельно 
упоминается о том, что в состоянии опьянения человек зачастую пленяется 
грехом блуда: «Глаза твои будут смотреть на чужих жен, и сердце твое заговорит 
развратное» (Притч 23:34).

В Евангелии негативное отношение к пьянству не только сохраняется, 
но и подчеркивается как препятствие на пути ко Спасению души для Вечно-
сти: («Ни воры, ни лихоимцы, ни пьяницы… Царства Божия не наследуют» 
(1Кор 6:10). Сам Иисус Христос призывает Своих учеников и последователей 
пребывать в трезвении и следить за движениями души, чтобы сердца «не отяг-
чались объедением и пьянством» (Лк 21:34).

Апостольские послания содержат увещевание, связанные с ограничением 
близкого общения с тем, кто, называя себя христианином, остается «злоречи-
вым пьяницею» (1 Кор 5:2).

Следует отметить, что все указанные предупреждения относятся именно 



Игорь Сергеевич Фалеев. Алкогольная девиация в библейском и святоотеческом наследии

59

к злоупотреблению алкоголем, а запрета на употребления вина в меру в Свя-
щенном Писании не встречается. Более того, первое чудо, сотворенное в земной 
жизни Иисусом Христом на браке в Кане Галилейской, связано с претворением 
воды в вино (Ин. 2: 1–11). В Апостольских посланиях встречается упоминание 
об ограниченном употреблении вина в лечебных и укрепляющих организм це-
лях. Так, обращаясь к своему ученику Тимофею и зная о его нездоровом само-
чувствии, св. ап. Павел предлагает прямой совет: «употребляй немного вина, 
ради желудка твоего и частых твоих недугов» (1Тим 5:23).

Святоотеческое наследие также содержит поучения, связанные с духовно- 
нравственными проблемами, порождаемыми пьянством. Они нашли отраже-
ния в произведениях разных жанров — проповедях, поучениях, письмах. Так, 
например, отдельную беседу «На упивающихся» 1, посвященную данной теме, 
отводит свт. Василий Великий, объясняя столь пристальное обращение к ней 
тем, что грех пьянства имеет широкое распространение в христианской среде. 
Проводивший свою жизнь и служение в IV в., архиепископ Кессарии Каппадо-
кийской указывает на чрезмерное винопитие как на причину погибели души, 
называя его «оружием невоздержания» 2, и сравнивает пьянство с источником 
зла и врагом Спасения, призываемым добровольно самим погибающим. Он 
пишет, что тот, кто оказался под властью этого греха, утрачивает человеческий 
облик и уподобляется неразумным животным и становится даже несмысленнее 
их, утратив собственную способность разума, который является Божиим да-
ром и отличает людей от прочих тварей. Свт. Василий Великий подчеркивает, 
что именно пленение разума страстями делает недужных пьянством неспособ-
ными воспринимать слова увещеваний.

Предупреждая свою паству от опасностей порока алкоголизма, Каппадо-
кийский архиепископ рисует яркий словесный портрет злоупотребляющего 
спиртными напитками. Такой человек имеет нарушенную координацию движе-
ний; сниженные способности к тому, чтобы воспринимать на слух звуки окру-
жающего мира, нездоровый цвет лица, неправильное дыхание. Очень большое 
внимание свт. Василий Великий уделяет страстным порокам и грехам, которые 
расцветают на почве пьянства: бесчинства и блуд, безудержное веселье, расто-
чительность, мечтания, уныние и отчаяние, своенравие и раздражительность. 
Рассуждая о пагубном воздействии алкоголя на разум и поведение, Каппадо-
кийский архиепископ выделяет две категории людей, у которых по-разному 
проявляются пороки, рождаемые пороком винопития. Он указывает причиной 
различия в физиологическом устроении, именую таковое «строениями тела». 
Рассуждая об этом, свт. Василий Великий говорит, что у некоторых вино, «при-
водя кровь в волнение, расцветет на поверхности тела, тех делает светлыми, 
приятными и радостными; а у кого своею тяжестию подавит сложение, сжимая 
и сгущая их кровь, тех приводит в противоположное расположение» 3.

1 Василий Великий, свт. Беседа 14. На упивающихся // Его же. Творения. В 2 т. (Полное со-
брание творений святых отцов Церкви и церковных писателей в русском переводе). Т. 1: 
Догматико- полемические творения; Экзегетические сочинения; Беседы. М.: Сибирская бла-
гозвонница, 2008. С. 999–1008.

2 Там же. С. 1000.
3 Там же. С. 1002.



60

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Жесткие обличения греха пьянства содержатся и в трудах свт. Иоанна Зла-
тоуста. Как и свт. Василий Великий, он приводит сравнение злоупотребляющих 
алкоголем с несмысленными скотами, говорит о пьянстве, как причине по-
гибели души для Вечности. Обличая невоздержанность в употреблении вина, 
свт. Иоанн Златоуст называет ее источником зла и сравнивает подверженных 
греху винопития с мертвецами. Предпринимая попытку уберечь свою паству 
от воздействия недуга алкоголизма, один из Вселенских святителей перечис-
ляет тяжелые последствия, порождаемые таковым. Для придания образности 
и лучшего восприятия он приводит сравнение с последствиями горячки, кото-
рые еще длительное время ощущаются человеком, перенесшим заболевание, 
после того, как наступает постепенное выздоровление и болезнь отступает. 
Так и опьянение надолго оставляет разрушающий след в душе и теле человека. 
Причем, согласно мнению святителя, воздействие на душу сильнее, чем на тело: 
«После того, как пройдет хмель, и в душе, и в теле свирепствует буря. Бедное 
тело лежит расслабленное, как корабль, разбитый бурей, а еще беднее его душа, 
потому что и в расслабленном теле воздымает бурю и возжигает похоть», —
пишет свт. Иоанн Златоуст 1.

Уделял внимание поучениям, касающимся недуга пьянства и прп. Ефрем 
Сирин в своих «Творениях» 2. Он указывал на то, что грехом винопития человек 
добровольно разлучается с пребыванием в Боге. Как свт. Василий Великий 
и Иоанн Златоуст, прп. Ефрем Сирин указывает на последствия греха пьянства, 
среди таковых называет пленение блудной страстью, повреждение тела, по-
мрачение рассудка. Выдающийся христианский подвижник IV в. затрагивает 
и такой аспект, как негативное влияние со стороны подверженных страсти 
алкоголизма на окружающих. Особенно это касается тех, кто, считая себя 
хрис тианами, злоупотребляют винопитием, вводя своим примером язычников 
в осуждение: «Неверные язычники, смотря на христиан и видя, что они по-
добно язычникам и неверным проводят время в объедении и пьянстве, не рас-
суждают, что это — несмысленные христиане, преступающие закон и заповеди 
Христовы» 3.

Поучения, связанные с обличением греха пьянства, встречаются и в рус-
ском святоотеческом наследии. Например, этому вопросу уделял внимание 
в своих творениях свт. Тихон Задонский — крупнейший церковный просвети-
тель XVIII в. Он обращается к духовным аспектам проявлений греха пьянства, 
первопричину такового усматривая в невоздержанном сердце, праздности, чре-
воугодии, любви к развлечениям и пиршествам. Свт. Тихон Задонский упоми-
нает также о влиянии на формирование злой склонности к винопитию круга 
людей, в котором человек проводит значительное количество времени, утверж-
дая, что алкоголизму способствует «общение со злыми и невоздержанными» 4. 

1 Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста. М.: Даръ, 2008. С. 399–406.
2 Ефрем Сирин, прп. Творения. Творение 87. — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Efrem_Sirin/

tvorenia/81 (Дата обращения: 10.09.2024)
3 Там же.
4 Симфония по творениям святителя Тихона Задонского / Схиархимандрит Иоанн (Маслов). 

М.: «Самшит- Издат», 2003. С. 780.



Игорь Сергеевич Фалеев. Алкогольная девиация в библейском и святоотеческом наследии

61

Он также предупреждает о том, что пагубная привычка без меры употреблять 
спиртные напитки формируется у людей постепенно. Незаметно для себя чело-
век вовлекается в бесчинные застолья и участвует в них все чаще и чаще, пока 
им не завладеют «страсть и злой обычай» 1.

Как и св. отцы IV в., свт. Тихон Задонский указывает на разрушительные 
последствия пьянства — раздоры, приводящие к пролитию крови, ложь, гнев-
ливость, сквернословие и другие страсти. Еще одной общей характеристикой 
тех, кем завладела страсть злоупотребления алкоголем, выступает у свт. Васи-
лия Великого, свт. Иоанна Златоуста и свт. Тихона Задонского их сравнение 
с бессловесными животными. Рассуждая о пьянстве, последний из названных 
богословов приводит следующие слова: «Оно приводит к тому, что люди валя-
ются в грязи, как свиньи в болоте, — словом, делает человека скотом, словес-
ного — бессловесным, так что не только внутреннее состояние, но и внешний 
человеческий вид часто изменяет».

Говорится и о том, что в состоянии трезвости человек может противостоять 
соблазнам греха, а плененный мороком винопития разум не защищен и влечет-
ся к погибели. Свт. Тихон Задонский специально упоминает об ответственности 
людей, которые искушают ближних, предлагая им к употреблению алкоголь, 
называя таковых творящими злодеяния и толкающими к погибели. Отдельное 
предостережение свт. Тихон Задонский уготовал молодым людям, т. к. «юные 
скорее привыкают, и чему научатся в юности, к тому и всю жизнь пристрастны 
будут» 2. Он говорит о важности серьезного подхода к выбору среды общения 
для подрастающего поколения для того, чтобы его представители как можно 
меньше сталкивались с искушениями винопитием и нечестивыми развлече-
ниями. «Нельзя позволять им водиться с пьяницами и развращенными» 3, —
пишет свт. Тихон Задонский. Он также считал необходимым в воспитательных 
целях знакомить молодых людей с примерами жизни людей, которые страдали 
греховным недугом пьянства, и по этой причине преждевременно и бесславно 
ушли из жизни, заставив своих близких переносить горе и страдания.

Занимаясь просветительским служением, существенное внимание про-
блеме пьянства уделял свт. Димитрий Ростовский, возглавлявший Ростовскую 
и Ярославскую митрополичью кафедру в начале XVIII в. В наследии великого 
русского богослова, именуемого впоследствии «Российским Златоустом», сохра-
нилось произведение, непосредственно посвященное проблеме алкоголизма, 
под названием «Слово о пьянстве» 4. Его текст по праву можно назвать квинтэс-
сенцией православного учения о пагубной страсти алкоголизма.

Свт. Димитрий Ростовский предлагает сравнение результатов, к которым 
приводит злоупотребление алкоголем для человека, с плодами виноградной 
лозы Содома и Гоморры, где произросли горькие грозди винограда, напол-

1 Там же.
2 Там же. С. 782.
3 Там же.
4 Димитрий Ростовский, свт. Слово о пьянстве. // Настольная книга священнослужителя: в 7-и 

том. Москва: Моск. Патриархия, 1977. / Т. 2: Месяцеслов: (Сентябрь – февраль). 1978. С. 245–
249.



62

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

ненные только вредоносными желчью и ядом. Каждая из десяти выделенных 
святителем «содомогоморрских» гроздей ягод несет свою горечь — тяжелое 
и греховное последствие пьянства.

Первая гроздь пленяет разум, отнимает рассудок. Плод второй грозди —
злость и злоречие, бесстыдное поведение. Третья гроздь заставляет человека 
утрачивать контроль над своими словами и обещаниями, выдавать доверенные 
другими сокровенные тайны. Четвертая гроздь, вводя в опьянение, пленяет 
блудной страстью, в том числе, противоестественной. Пятая гроздь влечет 
ссоры и вражду между людьми, вплоть до пролития крови и смертоубийства. 
Горькие плоды шестой грозди связаны с разрушением телесного здоровья зло-
употребляющего алкоголем. Седьмая заставляет человека впасть в нищету 
и разорение. Восьмая гроздь погибельна для души, т. к. лишает человека на-
дежды на спасение для Вечности, поскольку христианин, даже живший добро-
детельной жизнью, может в один миг утратить все добродетельное, что с трудом 
до этого стяжал, по причине греха пьянства. Девятая гроздь, согласно образам, 
которые представил в своем труде свт. Димитрий Ростовский, есть Божий гнев, 
поскольку человек, находящийся в плену страсти винопития, добровольно от-
казался от пребывания с Богом и Его заступления. Десятая гроздь наполнена 
самым страшным ядом, именуемым погибелью души.

В заключение своих рассуждений свт. Димитрий Ростовский пишет, что по-
началу все эти грозди кажутся человеку заманчиво сладкими, но каждая из них 
оборачивается ядом земных скорбей и закрывает путь к блаженной Вечности 
в пребывании со Христом.

О грехе пьянства оставил поучительные слова и свт. Феофан Затворник —
православный богослов и проповедник XIX в. Отдельно эта тема звучит в его 
«Толковании Послания святого апостола Павла к ефесянам» 1. Свт. Феофан Зат-
ворник весьма категорично рассуждает об опасностях, которые таит в себе грех 
пьянства, считая, что христианину лучше всего абсолютно уклоняться от упо-
требления спиртных напитков. Он признает, что в вине как таковом нет зла, 
что оно благословлено Богом, однако указывает, что «огонь в кровь влагается 
и малым количеством вина, и прибывшее от того развеселение плотское раз-
вевает мысли и расшатывает нравственную крепость» 2. Чтобы избежать столь 
серьезных искушений, свт. Феофан Затворник предлагает совершенно исклю-
чить спиртные напитки из употребления тем, кто считает себя христианином 
и целью земной жизни ставит Спасение души для Вечности.

В Священном Писании Ветхого и Нового Завета вино находит упоминание 
в качестве благословленного Богом напитка, однако в каждом случае делается 
акцент на необходимости соблюдать меру в его употреблении. В святоотече-
ском наследии христианства, основанном на Евангельских истинах, эта мысль 
нашла развитие и подкрепление. Святые Отцы Восточной Церкви солидаризи-
ровались во мнении о том, что чрезмерное употребление спиртных напитков 
пленяет разум людей, делая их уязвимыми для действия врага рода человече-
ского. Отсюда именно в пьяном виде часто совершаются блудодеяния, ссоры, 

1  Феофан Затворник, свт. Послание святого апостола Павла к Ефесянам. М. 1893.
2 Там же. С. 404.



Игорь Сергеевич Фалеев. Алкогольная девиация в библейском и святоотеческом наследии

63

убийства и самоубийства. Кроме того, пьянство крайне пагубно сказывается 
на телесном здоровье человека и его земном благосостоянии.

Эти мысли развивали в своих творениях и крупные русские богословы 
XVIII–XIX вв., расширяя и углубляя их, рассматривая в духовном аспекте при-
чины и последствия подверженности греху винопития. Священное Писание 
и труды Святых Отцов Церкви содержат христиански детерминированные 
ответы на многие актуальные вопросы современников, страдающих недугом 
пьянства, а также лиц, по роду своего служения оказывающих таковым духов-
ную помощь в борьбе с пагубной страстью.

СПИСОК  ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Балабейкина О. А., Янковская А. А. Социальная ответственность религиозных 

организаций // Мировая экономика и международные отношения. 2021. Т. 65, № 3. 
С. 130–138.

2. Быканов А. С. Отражение традиции употребления вина в Священном Писании 
// Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. 2021. № 3(16). С. 30–49.

3. Василий Великий, свт. Беседа 14. На упивающихся // Его же. Творения. В 2 т. 
(Полное собрание творений святых отцов Церкви и церковных писателей в русском 
переводе). Т. 1: Догматико- полемические творения; Экзегетические сочинения; Беседы. 
М.: Сибирская благозвонница, 2008. С. 999–1008.

4. Воробьева С. Н. Обличение пьянства в "Поучении Григория, епископа белго-
родского // Вестник Тверского государственного технического университета. Серия: 
Науки об обществе и гуманитарные науки. 2018. № 3. С. 29–34.

5. Займовский Иона (игум). Алкоголизм и наркомания. Развитие и воздействие 
страстей на человека и борьба с ними по учению восточно- христианской традиции 
// Вопросы наркологии. 2011. № 6. С. 100–109.

6. Ефрем Сирин, прп. Творения. Творение 81. — URL: https://azbyka.ru/otechnik/
Efrem_Sirin/tvorenia/81 (Дата обращения: 10.09.2024).

7. Димитрий Ростовский, свт. Слово о пьянстве. // Настольная книга священнос-
лужителя: в 7-и том. Москва: Моск. Патриархия, 1977. / Т. 2: Месяцеслов: (Сентябрь –
февраль). 1978. С. 245–249. Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста. М.: 
Даръ, 2008. С. 399–406.

8. Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста. М.: Даръ, 2008. С. 399–406.
9. Симфония по творениям святителя Тихона Задонского / Схиархимандрит 

Иоанн (Маслов). М.: «Самшит- Издат», 2003. С. 780–783.
10. Стогов Д. И. Участие Православной Церкви в организации обществ трезвости 

(конец XIX – начало ХХ века) // Хризостом. 2023. № 3 (7). С. 86–94.
11. Ткачев А. А., прот. Советы по борьбе с алкогольной зависимостью отцов- 

подвижников ХХ в. // Вестник Омской Православной духовной семинарии. 2021. № 2 
(11). С. 263–267.

12. Феофан Затворник, свт. Послание святого апостола Павла к Ефесянам. М. 
1893. — 500 с.

13. Фурцев Д. О. Нормирование в авраамических религиях потребления алкоголь-
ных напитков // Религиоведение. 2019. № 2. С. 98–103.

14. Хедлей Т. Библейские советы священникам, окормляющим алкоголезависимых 
людей и членов их семей // Ипатьевский вестник. 2018. № 6. С. 230–237.

15. Шматова Ю. Е. Экономическая и статистическая оценка проблемы алкогольной 
зависимости в России (региональный аспект) // Society and Security Insights. 2019. № 3. 
С. 64–79.



64

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

REFERENCES
1. Balabejkina O. A., Yankovskaya A. A. Social'naya otvetstvennost' religioznyh orga-

nizacĳ // Mirovaya ekonomika i mezhdunarodnye otnosheniya. 2021. T. 65, № 3. S. 130–138. 
(In Russian).

2. Bykanov A. S. Otrazhenie tradicii upotrebleniya vina v Svyashchennom Pisanii // 
Bogoslovskĳ sbornik Tambovskoj duhovnoj seminarii. 2021. № 3(16). S. 30–49. (In Russian).

3. Vasilĳ Velikĳ, svt. Beseda 14. Na upivayushhixsya // Ego zhe. Tvoreniya. V 2 t. (Pol-
noe sobranie tvorenĳ svyaty`x otczov Cerkvi i cerkovny`x pisatelej v russkom perevode). T. 1: 
Dogmatiko- polemicheskie tvoreniya; E`kzegeticheskie sochineniya; Besedy`. M.: Sibirskaya 
blagoszvonnicza, 2008. S. 999–1008. (In Russian).

4. Vorob'eva S. N. Oblichenie p'yanstva v \"Pouchenii Grigoriya, episkopa belgorod-
skogo // Vestnik Tverskogo gosudarstvennogo tekhnicheskogo universiteta. Seriya: Nauki ob 
obshchestve i gumanitarnye nauki. 2018. № 3. S. 29–34. (In Russian).

5. Zajmovskĳ Iona (igum). Alkogolizm i narkomaniya. Razvitie i vozdejstvie strastej na 
cheloveka i bor'ba s nimi po ucheniyu vostochno- hristianskoj tradicii // Voprosy narkologii. 
2011. № 6. S. 100–109. (In Russian).

6. Efrem Sirin, prp. Tvoreniya. Tvorenie 81. Rezhim dostupa: https://azbyka.ru/
otechnik/Efrem_Sirin/tvorenia/81. (In Russian).

7. Dimitrĳ Rostovskĳ, svt. Slovo o p`yanstve. // Nastol`naya kniga svyashhennoslu-
zhitelya: v 7-i tom. Moskva: Mosk. Patriarxiya, 1977. / T. 2: Mesyaceslov: (Sentyabr` – fev-
ral`). 1978. S. 245–249. (In Russian).

8. Simfoniya po tvoreniyam svyatitelya Ioanna Zlatousta. M.: Dar, 2008. S. 399–406.
9. Simfoniya po tvoreniyam svyatitelya Tixona Zadonskogo / Sxiarximandrit Ioann 

(Maslov). M.: «Samshit- Izdat», 2003. S. 780–783. (In Russian).
10. Stogov D. I. Uchastie Pravoslavnoj Cerkvi v organizacii obshchestv trezvosti (konec 

XIX — nachalo HH veka) // Hrizostom. 2023. № 3 (7). S. 86–94. (In Russian).
11. Tkachev A.A., ier. Sovety po bor'be s alkogol'noj zavisimost'yu otcov- podvizhnikov 

HH v. // Vestnik Omskoj Pravoslavnoj Duhovnoj Seminarii. 2021. № 2 (11). S.263–267. 
(In Russian).

12. Feofan Zatvornik, svt. Poslanie svyatogo apostola Pavla k Efesyanam. M. 1893. — 
500 s. (In Russian).

13. Furcev D. O. Normirovanie v avraamicheskih religiyah potrebleniya alkogol'nyh 
napitkov // Religiovedenie. 2019. № 2. S. 98–103. (In Russian).

14. Hedlej T. Biblejskie sovety svyashchennikam, okormlyayushchim alkogolezavisimyh 
lyudej i chlenov ih semej // Ipat'evskĳ vestnik. 2018. № 6. S. 230–237. (In Russian).

15. Shmatova Yu. E. Ekonomicheskaya i statisticheskaya ocenka problemy alkogol'noj 
zavisimosti v Rossii (regional'nyj aspekt) // Society and Security Insights. 2019. № 3. S. 64–79. 
(In Russian).

Статья поступила в редакцию 17.09.2024; одобрена после рецензирования: 
21.11.2024; принята к публикации 25.01.2025.

The article was submitted 17.09.2024; approved after reviewing: 21.11.2024; 
accepted for publication 25.01.2025.



65
© Спицын Д. В., 2025.

ЛИТУРГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 65–77
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 00–00 

Научная статья 
УДК 244:281
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–65–77
EDN: HDQERJ

ЛИТЕРАТУРНЫЕ ИСТОЧНИКИ В КОНДАКАХ 
ПРП. РОМАНА СЛАДКОПЕВЦА, 

УПОТРЕБЛЯЕМЫХ В ВИЗАНТИЙСКОМ 
БОГОСЛУЖЕНИИ

Дмитрий Владимирович Спицын,
Санкт- Петербургская духовная академия, 

Санкт- Петербург, Россия,
dmitrij.spitsin@ya.ru

Аннотация: Данная статья носит историографический 
характер и посвящена тому, какие источники ученые вы-
деляют в кондаках святого Романа, используемых и ныне 
в византийском богослужении. В ходе обзора были выде-
лены следующие источники, обнаруженные учеными: му-
ченичества святых, гомилии и толкования святых отцов, 
похвальные слова, апокрифы, античная литература.

Ключевые слова: Роман Сладкопевец, кондак, гимно-
графия, Ефрем Сирин, богослужение

Для цитирования: Спицын Д. В. Литературные источ-
ники в кондаках прп. Романа Сладкопевца, употребляемых 
в византийском богослужении // Ипатьевский вестник. 
2025. № 1. С. 65–77. https://doi.org/10.24412/2309–5164–
2025–1–65–77

LITURGICAL STUDIES
Scientific article

LITERARY SOURCES IN THE 
KONTAKIA OF SAINT ROMANOS 

THE MELODIST USED 
IN BYZANTINE WORSHIP

Спицын Дмитрий 
Владимирович, чтец,
кандидат богословия,
доцент кафедры 
церковно-практических 
дисциплин Санкт-
Петер бургской духовной 
академии
/
Dmitry Vladimirovich 
Spitsyn, reader, Candidate 
of Theology, Associate 
Professor of the Department 
of Church and Practical 
Disciplines at the 
St. Petersburg Theological 
Academy



66

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Dmitry V. Spitsyn,
St. Petersburg Theological Academy, St. Petersburg, Russia, 

dmitrij.spitsin@ya.ru

Abstract. This article is of a historiographical nature and is devoted to the sources that 
scholars have identified in the kontakia of St. Romanos, which are still used in Byzantine wor-
ship today. During the review, the following sources discovered by scholars were identified: 
martyrdoms of saints, homilies and scriptural commentaries of the Holy Fathers, encomia, 
apocrypha, and antique literature.

Keywords: Romanos the Melodist, kontakion, hymnography, Ephraim the Syrian, worship.
For citation: Spitsyn D. V. Literary Sources in the Kontakia of Saint Romanos the Melo-

dist Used in Byzantine Worship // Ipatievsky vestnik. 2025. № 1. Р. 65–77 (In Russian). 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–65–77

Т
ВОРЧЕСТВО прп. Романа Сладкопевца занимает в Православной Церкви 
особое место — богослужения Пасхи и многих двунадесятых праздников 

до сих пор содержат его кондаки. «Дева днесь Пресущественного раждает…», 
«Аще и во гроб снизшел еси, Безсмертне…» — эти строки знает каждый во-
церковленный православный христианин. Однако интересен вопрос — откуда 
святой черпал идеи для кондаков? Этот вопрос вполне актуален: сейчас, ввиду 
активного прославления новых святых, есть потребность в составлении бого-
служебных текстов, в процессе которого нужно учитывать и церковный опыт. 
Данная статья является попыткой систематизировать научный опыт в вопросе 
источников в кондаках прп. Романа, сохранившихся в используемых ныне бого-
служебных книгах византийского обряда.

1. Жанр кондака
Кондаком называется древний многострофный гимн на определенную 

тему. Первый гимн именуется проимием, а все остальные, со схожей концов-
кой, — икосами (до 23–25). Икоса мелодически и метрически в своей структу-
ре следуют за строением первого икоса. Кондак в полной форме исполнялся 
за богослужением и своего расцвета достиг в VI в. в творчестве прп. Романа 
Сладкопевца 1.

2. Кондаки прп. Романа: сколько сохранилось и сколько 
используется?
Хотя в житийной литературе встречаются указания на то, что прп. Роман 

составил тысячу кондаков (по всей видимости, это преувеличение) 2, в рукопи-
сях сохранилось 88, при этом несколько из них ошибочно приписываются перу 
святого. Из этих 88 кондаков в сокращенном виде (проимий и первый икос) 
в богослужебных книгах (Минея, Триоди Цветная и Постная) сохранилось 40! 

1 Подробнее о кондаке см.: Кривко Р. Н. Кондак // Православная энциклопедия. Т. 36. М., 2014. 
С. 586–589.

2 См.: Желтов М., свящ. Роман Сладкопевец // Православная энциклопедия. Т. 60. М., 2020. 
С. 134.



67

Спицын Д. В. Литературные источники в кондаках прп. Романа Сладкопевца, употребляемых...

Эти данные получены из сравнения списка кондаков, составленного по основ-
ным их изданиям, с богослужебными книгами 1.

3. Историография изучения источников, используемых в богослу-
жении кондаков прп. Романа
Одним из первых занимался интересующими нас кондаками К. Крумбахер, 

который в 1907 г. находит источник кондака св. Романа св. мчч. Севастийским 
«Все воинство мира…» — греческое житие, гомилия свт. Василия Великого 
«На день святых четыредесяти мучеников» 2.

Австрийский исследователь Т. М. Венхофер в монографии пишет: «Там, 
где Роман не полагается на Священное Писание, он полностью зависит от Еф-
рема Сирина, и, более того, лишь перенимает многие отрывки из Священного 
Писания в обработке и подборке, сделанных Ефремом. При этом он заходит 
так далеко, что целые стихи представляют собой не что иное, как метрически 
обработанные кусочки мемр Ефрема. Словарный запас и выражения имеют 
вполне ефремовский характер» 3. Эту идею ученый иллюстрирует сравнением 
наследия прп. Ефрема Сирина (а также и т. н. греческого Ефрема) с кондаком 
прп. Романа о Страшном суде 4.

Крупный немецкий византинист Пауль Маас, помимо прочего, к литера-
турным источникам кондаков св. Романа относит наследие Василия, еп. Селев-
кийского 5. Приводит конкретные примеры: 11-я гомилия и кондак «На про-
рока Илию» 6, 39-я гомилия и кондак на Сретение Господне, а также Великий 
Акафист 7.

В 1932 г. М. Карпентер в статье про 1-й кондак на Рождество Христово до-
пускает, что его источники частично могли быть сирийские гимны и два рож-
дественских мадраша прп. Ефрема Сирина (№ 4 и № 15). Такое предположение 
она делает из сравнения их содержания с содержанием кондака, а также из-за 
наличия диалога между Богородицей и волхвами в гимне № 15 прп. Ефрема 8. 
Однако, круг возможных источников не ограничивается только этими источ-

1 См.: Koder J. Romanos Melodos. 5. Verzeichnis der Romanos zugeschriebenen Hymnen // La 
théologie byzantine et sa tradition. I/1 (VIe–VIIe s.). S. 132–148.

2 См.: Krumbacher K. Miscellen zu Romanos. Mit einer Tafel. München, 1907. S. 84–86. (Abbandlungen 
der philos.-philol. Klasse der bayer. Akad. der Wiss. zu München, 24/3).

3 Wehofer T. M. Untersuchungen zum Lied des Romanos auf die Wiederkunft des Herrn. Wien, 1907. 
(Sitzungberichte der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, Philosophisch- historische 
Klasse; 154/5). S. 10.

4 См.: Ibid. S. 22–24, 25–28, 37–40, 46, 50–51, 55–58, 66–72, 75–88, 90–92, 94–96, 98–102, 104–106.
5 Maas P. Das Kontakion (Mit einem Exkurs ber Romanos und Basileios von Seleukeia) // Byzantinische 

Zeitschrift. Bd. 19. 1910. S. 299.
6 Ibid. S. 302–304. Подробнее см. также: См.: Countryman C. W. A sixth- century plea against 

religious violence: Romanos on Elĳ ah // Reading Religions in the Ancient World: Essays presented 
to Robert McQueen Grant on his 90th birthday / eds. D. E. Aune, R. D. Young. Leiden- Boston, 2007. 
(Supplements to Novum Testamentum; 125). P. 291, 292, 293–297, 298.

7 Maas P. Das Kontakion… S. 304–306. В среде ученых идут споры об авторстве акафиста. П. Маас 
как раз относит его перу св. Романа Сладкопевца — Казачков Ю. А. Акафист. Композиционное 
и метрическое построение // Православная энциклопедия. Т. 1. М., 2000. С. 373.

8 См.: Carpenter M. The Paper that Romanos Swallowed // Speculum. Vol. 7 (1932). P. 10–12.



68

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

никами: использование слова «σήμερον» в контексте Рождества Христова встре-
чается у многих греческих отцов, однако гораздо ближе к кондаку оказывается 
спорно приписываемое свт. Афанасию Великому «Слово о рождении Христа» 1. 
Описание звезды в кондаке весьма близко с описанием в 1-й гомилии Феодота 
Анкирского «В день рождества Господнего» 2, а описание волхвов, пастухов и ан-
гелов цитируется из гомилии «На Рождество Господа нашего Иисуса Христа», 
ошибочно приписываемой свт. Иоанну Златоусту 3.

Во 2-м кондаке на Рождество Христово «Иже прежде денницы…» (кондак 
Собора Пресвятой Богородицы) Г. де Матон находит следы самоцитирования 
из 1-го кондака на Рождество Христово «Дева днесь…» 4. В проимии 3-го кондака 
на Рождество Христово «Ѹ̑диви́сѧ іѡ́̓сифъ…», чей проимий используется ныне 
в качестве богородична 5, есть отсылка к «Протоевангелию Иакова» 6.В кондаке 
на Сретение Господне Г. де Матон допускает влияние гомилии на Сретение 
свт. Кирилла Иерусалимского, гомилии на тот же праздник свт. Афанасия Ве-
ликого (указанное авторство у обеих оспаривается) и 252 (260) письма к епи-
скопу Оптиму свт. Василия Великого 7. В кондаке Вифлеемских младенцев св. Ро-
ман, по-видимому, использует идеи «Евангелия детства» 8, а во втором кондаке 
на десять дев, чей 1-й проимий используется в современном богослужении 
в качестве седальна по 1-м стихословии утрени Великого Вторника, присут-
ствуют цитаты и идеи 3-й гомилии «О милостыне и о десяти девах» из цикла 
бесед о покаянии 9. В кондаке «Мария у Креста» Г. де Матон, вслед за Ж.-Б. Пит-
рой, видит пересечения с драмой «Христос Страждущий» 10. В кондаке «Душе 
моя, душе моя, покайся…» 11, проимий и 1-й икос которого читаются на утрени 
четверга 5-й седмицы Великого поста, разрабатываются темы из Евангелия Ни-
кодима, этот кондак имеет много общего с гомилиями «О пришествии Иоанна 
во ад и о находящихся там», «О дьяволе и аде» и «На Святой и Великий пяток 
и на святую страсть Господню», приписываемых некоему Евсевию Александ-

1 См.: Ibid. P. 13, nota 2. В CPG высказывается допущение, что автором мог быть Феодорит Кирр-
ский — Vol. II: ab Athanasio ad Chrysostomum / cur. et stud. M. Geerard. Turnhout, 1974. P. 51, 
№ 2270.

2 См.: Carpenter M. The Paper … P. 17, 18.
3 См.: Ibid. P. 17–18. В этой гомилии есть схожее место с икосом 23-м — см. p. 20.
4 XI. 2e hymne de la Natativité // Romanos le Mélode. Hymnes. T. II. Nouveau Testament (IX–XX) / 

intr., tex. trad. et notes par J. Grosdidier de Matons. Paris, 1965. (SC; 110). P. 82.
5 См., к примеру, богородичен стихословий по 2-й кафизме утрени Недели о самарянке.
6 XII. 3e hymne de la Natativité // Romanos le Mélode. Hymnes. T. II. P. 114.
7 XII. Hymne de la Présentation // Romanos le Mélode. Hymnes. T. II. P. 165–166. Подробнее см. p. 174, 

177, 179 (добавляет еще один источник — проповедь Василия Селевкийского на Благовеще-
ние), 181, 187, 197.

8 XV. Hymne des saints innocents et de la fuite en Égypte // Romanos le Mélode. Hymnes. T. II. P. 223.
9 XXXI. Hymne des dix vierges (2e hymne) // Romanos le Mélode. Hymnes. T. III. Nouveau Testament 

(XXI–XXXI) / intr., tex. trad. et notes par J. Grosdidier de Matons. Paris, 1965. (SC; 114). P. 339, nota 2.
10 XXXV. Hymne de Marie a la Croix // Romanos le Mélode. Hymnes. T. IV. P. 161, nota 4.
11 См. нашу статью с переводом кондака: Спицын Д. В., Гончаренко В. В., прот. Кондак преподоб-

ного Романа Сладкопевца «Душе моя, душе моя, восстании, что спиши?..» (CPG 7570): содер-
жание и комментированный перевод на русский язык // Вестник Екатеринбургской духовной 
семинарии. 2023. № 42. С. 184–206.



69

рийскому 1. Г. де Матон допускает, что источником 14-й и 15-й строф кондака 
святых апостолов является гомилия Василия Селевкийского «На слова: идите 
за Мною, и Я сделаю вас ловцами человеков» 2. В кондаке на святую Пятидесят-
ницу есть параллели с Акафистом 3. При обсуждении вопроса источников в кон-
даке на Страшный суд Г. де Матон критикует работу Т. М. Вехофера, отмечая, 
что исследователь неоправданно причисляет к источникам кондака ряд сочи-
нений греческого Ефрема, где используются лишь схожие подходы к разработке 
темы или же просто одни и те же библейские фрагменты. Из сорока трех упомя-
нутых Т. М. Вехофером отрывков из сочинений греческого Ефрема Г. де Матон 
считает заслуживающей внимания гомилию «Слово на Пришествие Господне, 
на скончание мира и на пришествие антихристово» 4. В кондаке про святых мо-
нахов и аскетов, используемом сейчас в богослужении субботы сыропустной, 
Г. де Матон допускает следы влияния 15-й гомилии толкования свт. Иоанна 
Златоуста на 1-е послание к Тимофею 5.

В диссертации Р. Шронка «The sources of the christological hymns of Romanos 
the Melodist», защищенной в Оксфорде в 1957 г., предполагается, что источни-
ками для кондака Рождеству Христову «Дева днесь…» являются «Гомилия 1-я 
на Рождество Христово» свт. Феодота Анкирского, 4-я гомилия «В день Рожде-
ства Господа» свт. Прокла Константинопольского и беседа «О Рождестве Госпо-
да» свт. Амфилохия Иконийского; источниками кондака на Вознесение послу-
жили толкование свт. Иоанна Златоуста на Евангелие от Матфея и ошибочно 
приписываемая свт. Афанасию Великому, но на деле принадлежащая Василию 
Селевкийскому гомилия на Вознесение Господне 6.

Другие издатели аутентичных и приписываемых св. Роману кондаков 
П. Маас и К. А. Трипанис в своем издании рассматривают источники ряда кон-
даков. Описанные чудеса в кондаке св. ап. и ев. Иоанну Богослову восходят к та-
ким апокрифам, как «Деяния Иоанна», «Деяния Иоанна Прохора», «Сирийской 
истории Иоанна» 7. Источником кондака прп. Симеона Столпника ученые ви-
дят в его житии, написанным его учеником Антонием 8, а в 12-м икосе кондака 
свв. мчч. Гурию, Самону и Авиву обнаруживают пересечения с «Похвальным 
словом мученикам Арефы Кесарийского» и редакцией жития прп. Симеоном 
Метафрастом 9.

1 См.: Там же. С. 190–191.
2 XLVII. Hymne de la mission des apôtres // Romanos le Mélode. Hymnes. T. V. Nouveau Testament 

(XLVI–L) et hymnes de circonstance (LI–LVI) / intr., tex. trad. et notes par J. Grosdidier de Matons. 
Paris, 1981. (SC; 283). P. 110, nota 1.

3 XLIX. Hymne de la Pentecote // Romanos le Mélode. Hymnes. T. V. P. 191, nota 2; p. 204, nota 1.
4 L. Hymne du jugement dernier // Romanos le Mélode. Hymnes. T. V. P. 222–224.
5 LIII. Hymne aux saints moines et ascètes // Romanos le Mélode. Hymnes. T. V. P. 431, nota 1.
6 Информация взята из: Petersen W. L. The Diatessaron and Ephrem Syrus as Sources of Romanos 

the Melodist. Louvain, 1985. (Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium, 475; Subsidia, 74). 
P. 171, nota 12.

7 Maas P., Trypanis C. A. Sancti Romani Melodi Cantica: Cantica Dubia. Berlin, 1970. P. 186–187.
8 См.: Ibid. P. 197, nota 66. Перевод этого кондака на английский язык вместе с вводной статьей, 

где развивается этот тезис об источнике кондака, см.: Kuper C. The Pseudo- Romanos Kontakion 
on Symeon Stylites the Elder // Patristica Nordica Annuaria. Vol. 34 (2019). P. 79–98.

9 См.: Maas P., Trypanis C. A. Sancti Romani Melodi Cantica: Cantica Dubia. P. 203, nota 113.

Спицын Д. В. Литературные источники в кондаках прп. Романа Сладкопевца, употребляемых...



70

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Греческий византинист Н. Томадакис в своей статье 1974 г. показывает 
примеры знакомства прп. Романа Сладкопевца с сочинениями античных тра-
гиков на примере его кондаков, что свидетельствует о том, что святой, несмо-
тря на свое сирийское происхождение, все же получил греческое образова-
ние 1. Ученый приводит список слов, общих «не только для трагиков, но и для 
Гомера, Пиндара, Вакхилида и других греческих поэтов и прозаиков» 2. Вместе 
с тем он допускает, что приведенные в этом списке слова не всегда могут сви-
детельствовать о прямом влиянии 3. Также Н. Томадакис перечисляет слова, 
«которые были хорошо известными терминами древнего драматического 
производства, но которые впоследствии изменили значение» 4, например, τὸ 
θέατρον. Наконец, ученый указывает сугубо специфические термины, которые 
прп. Роман, наверняка, мог заимствовать напрямую из греческих трагедий 5.

Г. де Матон в своей монографии о св. Романе и его творчестве делает 
важное методологическое замечание касательно источников вдохновения 
святого: «Мы … должны различать две группы случаев: те, где текст Рома-
на и текст его предполагаемой модели сходны друг с другом до такой степе-
ни, что заимствование очевидно, и те, где соответствие заключается только 
в идеях, а не в терминах. Во втором случае мы можем предположить, что либо 
два текста зависят от общего источника, используемого по-разному, либо, 
что между одним и другим существовал один или несколько потерянных 
посредников» 6. При этом он оговаривает, что речь идет не об общих местах, 
а про «относительно редкие темы и сочинения, общий порядок которых, по-
видимому, вдохновил на создание того или иного кондака» 7. Во 9-м икосе 
2-го кондака на притчу о десяти девах (на богослужении от кондака остался 
1-й проимий в качестве седальна по 1-й кафизме «Жениха ̀бра́тїе…» утрени 
Великого Вторника) Г. де Матон видит цитаты из 3-й беседы про покаяние 
свт. Иоанна Златоуста 8, 16-й и 17-й икосы кондака на Пятидесятницу пере-
секаются с 4-й беседой на книгу Деяний апостолов и 2-й и 3-й бесед на Пяти-
десятницу свт. Иоанна Златоуста 9. Г. де Матон так же видит общее в 5-м, 6-м 
и 11-м икосах кондака «На уверение Фомы» с проповедью «О святом апостоле 
Фоме», приписываемой свт. Проклу Константинопольскому 10, а в кондаке 
«На Вознесение» — с проповедью «На Вознесение», также приписываемой 

1 См.: Tomadakes N. Romanus Melodus and the Greek Tragedians // Serta Turyniana. Studies in Greek 
Literature and Palaeography in honor of Alexander Turyn / ed. by J. L. Heller and J. K. Newman. 
Urbana, Chicago, London, 1974. P. 401.

2 Ibid. P. 404–405.
3 См.: Ibid. P. 405.
4 Ibid. Сам список см.: Ibid. P. 405–406.
5 См.: Ibid. P. 407–409.
6 de Matons J. G. Romanos le Mélode et les origines de la poésie religieuse à Byzance. Paris, 1977. 

P. 250.
7 Ibid.
8 См.: Ibid. P. 250, nota 15.
9 См.: Ibid. P. 250, nota 16.
10 См.: Ibid. P. 252, nota 36.



71

свт. Проклу 1. Источником кондака влмч. Пантелеимону «Подражатель сый 
Милостиваго…» является его «Мученичество» 2.

В. Петерсен в монографии 1985 г., сравнив тексты сирийского наследия 
прп. Ефрема Сирина с кондаками прп. Романа, установил, что 2-й мадраш 
св. Ефрема об исповедниках цитируется в 3-м кондаке Рождеству Христову 
(ныне — богородичен «Оу̑диви́сѧ іѡ́̑сифъ…») и припев «отроча младо, пре-
вечный Бог» 1-го кондака Рождеству Христову 3. Из 7-го гимна о Марии прп. 
Ефрема в тот же кондак был заимствован образ Христа, как орла, и Богоро-
дицы, как слабой птицы (у св. Романа это ласточка, а у св. Ефрема это голуб-
ка) 4, а образ Богородицы как Питающей Того, Кто питает всех в кондаке «Дева 
днесь…», взят из 4-го мадраша прп. Ефрема на Рождество Христово 5. Конда-
ки прп. Романа «Дева днесь» и Вифлеемским младенцам в мысли о зависти, 
как мотиве действий царя Ирода, следуют за «Толкованием на Евангелие» прп. 
Ефрема 6. Также В. Петерсен допускает, что идея о сотрясение гор в кондаке 
о страстях Господних и плаче Богородицы (ныне — кондак Великой Пятницы) 
взята из того же «Толкования на Евангелие» прп. Ефрема 7, повлиявшего так же 
и на кондак Пасхе, 2-й кондак Рождеству Христову (ныне кондак Собора Пре-
святой Богородицы) 8.

Л. ван Ромпей в статье 1993 г. продолжает линию В. Петерсена по поиску 
сирийских литературных источников в творчестве прп. Романа, однако, уже 
на основе использования особенностей сирийского библейского текста на при-
мере Быт. 3:24, Быт. 6:14, Быт. 22, Быт. 27:39, Быт. 37:28 9.

Итальянский исследователь творчества прп. Романа Р. Майсано в 2008 г. 
в начале своей статьи ставит ряд концептуальных вопросов: «Отличается ли 
кондак абсолютно от восточно- христианской гомилетической литературы? 
И, соответственно, чем Роман обязан святоотеческой традиции — содержа-
нием или стилем? …кто и сколько из тех, кого мы обычно называем “гре-
ческими отцами”, были более ранними, чем Роман? Какие из них и сколько 
из них являются современными или более поздними и, следовательно, от-
ветственны за последующую переработку одного или нескольких источников 
Романа — или самого Романа? И сколько текстов, дошедших до нас на грече-
ском языке и под именем православного автора, были написаны сирийским 

1 См.: Ibid. P. 252, nota 37.
2 См.: Ibid. P. 253, nota 55.
3 См.: Petersen W. L. The Diatessaron and Ephrem Syrus… P. 176–178.
4 См.: Ibid. P. 180.
5 См.: Ibid. P. 180–181.
6 См.: Ibid. P. 181–182. Кондак св. Вифлеемским младенцам также зависит от 6-го мадраша прп. 

Ефрема на Рождество — Ibid. P. 182.
7 См.: Ibid. P. 185–186. Также оттуда взята и идея о том, что Дева Мария первой увидит Воскрес-

шего Сына — Ibid. P. 190–191.
8 См.: Ibid. P. 189, 190.
9 van Rompay L. Romanos le Mélode. Un poète syrien à Constantinople // Early Christian Poetry. 

A Collection of Essays / ed. J. den Boeit and A. Hilhorst. Leiden, New York, Köln, 1993. (Supplements 
to Vigiliae Christianae; 22). P. 288–291.

Спицын Д. В. Литературные источники в кондаках прп. Романа Сладкопевца, употребляемых...



72

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

писателем, которого Роман ассимилировал на своей родине в юные годы?» 1. 
Говоря, помимо прочих кондаков, о кондаке на вход Господень во Иерусалим, 
ученый указывает гомилии, с некоторыми из которых прп. Роман мог быть 
знаком: спорно приписываемое сщмч. Мефодию Олимпийскому слово в Не-
делю ваий, на ту же тему гомилия, ошибочно приписываемая свт. Иоанну 
Златоусту, гомилия свт. Кирилла Александрийского на ветви пальм и, нако-
нец, гомилия свт. Прокла Константинопольского на неделю ваий 2. Кондак 
о трех юношах обнаруживает цитаты с «Толкованием на книгу пророка Да-
ниила» сщмч. Ипполита Римского 3. Р. Майсано также замечает: «Роман обыч-
но прибегает к “технической” терминологии Отцов Церкви: это одна из его 
коннотативных стилистических особенностей», и приводит список из 20 слов 4
и список метафор в кондаках, которые встречаются и в раннехристианской 
литературе 5. Прп. Роман обнаруживает влияние предшествующей традиции 
и в схожей разработке тех или иных образов: к примеру, актуализация исто-
рии с тремя юношами в печи в контексте все еще встречающегося в то время 
зороастризма встречается и в 4-й гомилии свт. Иоанна Златоуста «О стату-
ях» 6. В случае с икосами кондака на Сретение Господне Р. Майсано находит 
параллели с «In occursum Domini» пс.-Кирилла Иерусалимского, «Panoplia 
dogmatica» Памфила Иерусалимского и 17-й гомилии на Евангелие от Луки 
Оригена 7. В кондаке на Вход Господень во Иерусалим ученый находит заим-
ствования из 9-й гомилии «На неделю ваий» свт. Прокла Константинополь-
ского и из «Толкования на Евангелие от Матфея» Оригена, а в кондаке на Пя-
тидесятницу — из 4-й гомилии «Толкований на книгу Деяний» свт. Иоан на 
Златоуста 8.

Датский исследователь У. Х. Эриксен в статье 2020 г. про спорно припи-
сываемый прп. Роману кондак свт. Николаю Чудотворцу «В Мирех, святе…» 
предполагает, что источниками кондака могли быть следующие памятники: 
«Praxis de stratelatis» (не позднее 580 г.), в котором содержится житие свт. 
Никола Сионского, тезки свт. Николая Мирликийского, «Vita per Michaëlem» 
(~ 1-я пол. IX в.), содержащее попытку собрать воедино имеющиеся жития 
свт. Николая Чудотворца, и похвальное слово свт. Николаю прп. Андрея Крит-
ского 9.

К. Симич в своей диссертации про рукописное гимнографическое насле-
дие свт. Германа I Константинопольского допускает вдохновение св. Романа 

1 См.: Maisano R. Romanos’s Use of Greek Patristic Sources // DOP. 62. 2008. P. 261.
2 См.: Ibid. P. 265, nota 24.
3 См.: Ibid. P. 266.
4 См.: Ibid. P. 267–270.
5 См.: Ibid. P. 270–271.
6 См.: Ibid. P. 271.
7 См.: Ibid. P. 271–272.
8 См.: Ibid. P. 272.
9 См.: Eriksen U. H. “The Great Initiate of God’s Grace”: A Kontakion on Saint Nicholas by Pseudo- 

Romanos // Patristica Nordica Annuaria. Vol. 35 (2020). P. 114–116. На p. 119–120 ученый пи-
шет о том, что непосредственным источником кондака могла служить редакция «Praxis de 
stratelatis» под названием «Vita Compilata» (~ 900 г.).



73

в кондаке «Триумф Креста» гомилией прп. Ефрема Сирина «На Честный и Жи-
вотворящий Крест» 1.

Иеромонах Никон (Скарга) в книге «Ремесло гимнографа» пишет о том, 
что «самым очевидным жанром, который повлиял на гимнографическое 
творчество, был жанр гомилий, похвальных слов и своего рода панегириков 
на разные церковные праздники» 2. Первым гимнографом, писавшим так 
свои произведения, был прп. Роман Сладкопевец, на которого повлияли со-
чинения прп. Ефрема Сирина и свт. Иоанна Златоуста: от первого он перенял 
стиль и технику повествования, а также «техническую сторону литературного 
творчества», от последнего — «нравственный экзегезис его педагогического 
стиля» 3.

В докторской диссертации М. У. Руис рассматриваются спорно приписыва-
емые прп. Роману кондаки ряду святых воинов, из них в современном богослу-
жении сохранился только 2-й кондак влмч. Феодору Тирону «Веру Христову…». 
Исследовательница устанавливает факты заимствований из похвального слова 
влмч. Феодору (Тирону) свт. Григория Нисского, похвалы мч. Феодору Хри-
сиппа, пресвитера Иерусалимского, и двух версий его «Страданий…» (Passio 
prima и Passio altera) 4.

4. Вывод по теме
В качестве вывода по этому обзору можно привести размышления грече-

ского исследователя А. Коракидиса, в краткой форме характеризующие основ-
ные результаты, к которым пришла наука в области изучения литературных ис-
точников кондаков прп. Романа Сладкопевца к концу XX в. Помимо очевидного 
влияния Священного Писания, А. Коракидис отмечает: «Для всякой церковной 
речи необходимо, чтобы тема и ее содержание дополнялись не самим говоря-
щим, а толковательными текстами церковной традиции» 5. Поэтому неуди-
вительно, что в кондаках находят следы гомилий святых отцов — это вторая 
группа источников 6. Третья группа источников — апокрифическая литература, 
из которой заимствуются «многие элементы и в основном технические (драма-
тические), воображаемые диалоги» 7. К четвертой группе относится сирийская 
христианская литература и, прежде всего, сочинения прп. Ефрема Сирина, 
а также т. н. греческого Ефрема 8. К еще одной группе относятся жития святых 

1 Cм.: Simic K. Liturgical Poetry in the Middle Byzantine Period: Hymns Attributed to Germanos I, 
Patriarch of Constantinople (715–730). PhD-thesis. Australia, 2017. (Unpublished). P. 154–155.

2 Никон (Скарга), иером. Ремесло гимнографа. Методологические наброски. М., 2022. С. 18. 
Из этих произведений святых отцов гимнографы заимствуют фразы — стр. 19.

3 Там же. С. 18.
4 Подробнее см.: Urbano Ruiz M. Los himnos hagiográfi cos de Romano Melodo: análisis formal y 

contexto literario. PhD-thesis. Granada, 2023. (Unpublished). P. 435–447.
5 Κορακίδη Α. Σ. Οἱ πηγές τῶν Κοντακίων τοῦ Ρωμανοῦ τοῦ Μελῳδοῦ καί τῆς ἑλληνικής ὑμνογραφίας // 

Κορακίδη Α. Σ. Ρωμανοῦ τοῦ Μελῳδοῦ ὑμνος καὶ λόγος. Δύο μελέτες. Θεσσαλονίκη, 1990. (Φιλοσοφικη 
και θεολογικη βιβλιοθηκη; 18). Σ. 21.

6 См.: Αὐτόθι.
7 См.: Αὐτόθι. Σ. 22.
8 См.: Αὐτόθι.

Спицын Д. В. Литературные источники в кондаках прп. Романа Сладкопевца, употребляемых...



74

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

и многочисленные мученичества 1. Наконец, последней группой являются гре-
ческая античная литература, откуда черпалась лексика.

Таким образом, при составлении гимнографических текстов можно за-
имствовать лексику, идеи, цитаты, образы не только из Священного Писания, 
но и с других памятников церковной письменности. Особняком стоит возмож-
ность использования античных текстов: то, что в силу общей языковой среды 
выглядело гармонично в греческом тексте кондаков, будет лишним и чужерод-
ным в церковнославянских текстах.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ 
И ЛИТЕРАТУРА

1. Желтов М., свящ. Роман Сладкопевец // Православная энциклопедия. Т. 60. 
М.: Церковно- научный центр «Православная энциклопедия», 2020. С. 134–135.

2. Казачков Ю. А. Акафист. Композиционное и метрическое построение // Право-
славная энциклопедия. Т. 1. М.: Церковно- научный центр «Православная энциклопе-
дия», 2000. С. 372–374.

3. Никон (Скарга), иером. Ремесло гимнографа. Методологические наброски. М.: 
Изд-во ПСТГУ, 2022. 228 с.

4. Кривко Р. Н. Кондак // Православная энциклопедия. Т. 36. М.: Церковно- 
научный центр «Православная энциклопедия», 2014. С. 586–589.

5. Спицын Д. В., Гончаренко В. В., прот. Кондак преподобного Романа Сладкопевца 
«Душе моя, душе моя, восстании, что спиши?..» (CPG 7570): содержание и комменти-
рованный перевод на русский язык // Вестник Екатеринбургской духовной семинарии. 
2023. № 42. С. 184–206.

6. Carpenter M. The Paper that Romanos Swallowed // Speculum. Vol. 7 (1932). P. 3–22.
7. Countryman C. W. A sixth- century plea against religious violence: Romanos on Elĳah 

// Reading Religions in the Ancient World: Essays presented to Robert McQueen Grant on his 
90th birthday / eds. D. E. Aune, R. D. Young. Leiden- Boston: Brill, 2007. P. 289–301. (Supple-
ments to Novum Testamentum; 125).

8. CPG. Vol. II: ab Athanasio ad Chrysostomum / cur. et stud. M. Geerard. Turnhout: 
Brepols, 1974. XXII, 688 p.

9. de Matons J. G. Romanos le Mélode et les origines de la poésie religieuse à Byzance. 
Paris: Beauchesne, 1977. XIX, 338 p.

10. Eriksen U. H. “The Great Initiate of God’s Grace”: A Kontakion on Saint Nicholas by 
Pseudo- Romanos // Patristica Nordica Annuaria. Vol. 35 (2020). P. 109–138.

11. Krumbacher K. Miscellen zu Romanos. Mit einer Tafel. München: Verlag der 
K. B. Akademie der Wissenschaften, 1907. VIII, 138 s. (Abbandlungen der philos.-philol. Klasse 
der bayer. Akad. der Wiss. zu München, 24/3).

12. Kuper C. The Pseudo- Romanos Kontakion on Symeon Stylites the Elder // Patristica 
Nordica Annuaria. Vol. 34 (2019). P. 79–98.

13. La théologie byzantine et sa tradition. I/1 (VIe – VIIe s.) / ed. С. G. Conticello. Turn-
hout, 2015. (Corpus Christianorum — Claves — Subsidia).

14. Maas P. Das Kontakion (Mit einem Exkurs ber Romanos und Basileios von Seleukeia) 
// Byzantinische Zeitschrift. Bd. 19. 1910. S. 287–306.

15. Maas P., Trypanis C. A. Sancti Romani Melodi Cantica: Cantica Dubia. Berlin: de 
Gruyter, 1970. XX, 224 p.

16. Maisano R. Romanos’s Use of Greek Patristic Sources // DOP. 62. 2008. P. 261–273.

1 См.: Αὐτόθι.



75

17. Petersen W. L. The Diatessaron and Ephrem Syrus as Sources of Romanos the 
Melodist. Louvain: Aedibus E. Peeters, 1985. XXXIII, 216 p. (Corpus Scriptorum Chris-
tianorum Orientalium, 475; Subsidia, 74).

18. Romanos de Mélode. Hymnes. T. II. Nouveau Testament (IX–XX) / intr., texte cri-
tiq., trad. et not. J. Grosdider de Matons. Paris: Les Éditions du Cerf, 1965. 381 p. (SC; 110).

19. Romanos de Mélode. Hymnes. T. III. Nouveau Testament (XXI–XXXI) / intr., texte 
critiq., trad. et not. J. Grosdider de Matons. Paris: Les Éditions du Cerf, 1965. 366 p. (SC; 
114).

20. Romanos de Mélode. Hymnes. T. IV. Nouveau Testament (XXXII–XLV) / intr., texte 
critiq., trad. et not. J. Grosdider de Matons. Paris: Les Éditions du Cerf, 1967. 603 p. (SC; 
128).

21. Romanos de Mélode. Hymnes. T. V. Nouveau Testament (XLVI–L) et hymnes de cir-
constance (LI–LVI) / intr., tex. trad. et notes par J. Grosdidier de Matons. Paris: Les Éditions 
du Cerf, 1981. 543 p. (SC; 283).

22. Simic K. Liturgical Poetry in the Middle Byzantine Period: Hymns Attributed to 
Germanos I, Patriarch of Constantinople (715–730). PhD-thesis. Australia, 2017. (Unpub-
lished). 241 p.

23. Tomadakes N. Romanus Melodus and the Greek Tragedians // Serta Turyniana. 
Studies in Greek Literature and Palaeography in honor of Alexander Turyn / ed. by 
J. L. Heller and J. K. Newman. Urbana, Chicago, London: University of Illinois Press, 1974. 
P. 401–409.

24. Urbano Ruiz M. Los himnos hagiográficos de Romano Melodo: análisis formal y 
contexto literario. PhD-thesis. Granada, 2023. (Unpublished). XXV, 550 p.

25. van Rompay L. Romanos le Mélode. Un poète syrien à Constantinople // Early 
Christian Poetry. A Collection of Essays / ed. J. den Boeit and A. Hilhorst. Leiden, New York, 
Köln: Brill, 1993.P. 283–296. (Supplements to Vigiliae Christianae; 22).

26. Wehofer T. M. Untersuchungen zum Lied des Romanos auf die Wiederkunft des 
Herrn (Aus dem Nachlaß des Verfassers herausgegeben vom k. M. Albert Ehrhard und Paul 
Maas.). Mit zwei Anhängen: I. Der literarische Charakter des Hexaemeronhymnus Gen. 1–23 
II. Das D. H. Müllersche Gesetz in den Paulasbriefen und einem Nachwort der Herausgeber. 
Wien, 1907. 199 s. (Sitzungberichte der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, 
Philosophisch- historische Klasse; 154/5).

27. Κορακίδη Α. Σ. Ρωμανοῦ τοῦ Μελῳδοῦ ὑμνος καὶ λόγος. Δύο μελέτες. Θεσσαλονίκη: 
Μελισσα ἀσπροβαλτα, 1990. (Φιλοσοφικη και θεολογικη βιβλιοθηκη; 18). 190 σ.

REFERENCES
1. Zheltov M., svyashch. Roman Sladkopevec // Pravoslavnaya enciklopediya. T. 60. 

M.: Cerkovno- nauchnyj centr «Pravoslavnaya enciklopediya», 2020. S. 134–135. (In Russian).
2. Kazachkov YU.A. Akafist. Kompozicionnoe i metricheskoe postroenie // Pravo-

slavnaya enciklopediya. T. 1. M.: Cerkovno- nauchnyj centr «Pravoslavnaya enciklopediya», 
2000. S. 372–374. (In Russian).

3. Nikon (Skarga), ierom. Remeslo gimnografa. Metodologicheskie nabroski. M.: Izd-vo 
PSTGU, 2022. 228 s. (In Russian).

4. Krivko R. N. Kondak // Pravoslavnaya enciklopediya. T. 36. M.: Cerkovno- nauchnyj 
centr «Pravoslavnaya enciklopediya», 2014. S. 586–589. (In Russian).

5. Spitsyn D.V., Goncharenko V. V., prot. Kondak prepodobnogo Romana Sladkopevca 
«Dushe moya, dushe moya, vosstanii, chto spishi?..» (CPG 7570): soderzhanie i kommen-
tirovannyj perevod na russkĳ yazyk // Vestnik Ekaterinburgskoj duhovnoj seminarii. 2023. 
№ 42. S. 184–206. (In Russian).

Спицын Д. В. Литературные источники в кондаках прп. Романа Сладкопевца, употребляемых...



76

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

6. Carpenter M. The Paper that Romanos Swallowed // Speculum. Vol. 7 (1932). 
P. 3–22. (In Latino).

7. Countryman C.W. A sixth- century plea against religious violence: Romanos on Elĳah 
// Reading Religions in the Ancient World: Essays presented to Robert McQueen Grant on his 
90th birthday / eds. D. E. Aune, R. D. Young. Leiden- Boston: Brill, 2007. P. 289–301. (Supple-
ments to Novum Testamentum; 125). (In Latino).

8. CPG. Vol. II: ab Athanasio ad Chrysostomum / cur. et stud. M. Geerard. Turnhout: 
Brepols, 1974. XXII, 688 p. (In Latino).

9. de Matons J. G. Romanos le Mélode et les origines de la poésie religieuse à Byzance. 
Paris: Beauchesne, 1977. XIX, 338 p. (In French).

10. Eriksen U. H. “The Great Initiate of God’s Grace”: A Kontakion on Saint Nicholas by 
Pseudo- Romanos // Patristica Nordica Annuaria. Vol. 35 (2020). P. 109–138. (In Latino).

11. Krumbacher K. Miscellen zu Romanos. Mit einer Tafel. München: Verlag der 
K. B. Akademie der Wissenschaften, 1907. VIII, 138 s. (Abbandlungen der philos.-philol. Klasse 
der bayer. Akad. der Wiss. zu München, 24/3). (In German).

12. Kuper C. The Pseudo- Romanos Kontakion on Symeon Stylites the Elder // Patristica 
Nordica Annuaria. Vol. 34 (2019). P. 79–98. (In Latino).

13. La théologie byzantine et sa tradition. I/1 (VIe – VIIe s.) / ed. S. G. Conticello. Turn-
hout, 2015. (Corpus Christianorum — Claves — Subsidia). (In Latino).

14. Maas P. Das Kontakion (Mit einem Exkurs ber Romanos und Basileios von Seleukeia) 
// Byzantinische Zeitschrift. Bd. 19. 1910. S. 287–306. (In German).

15. Maas P., Trypanis C. A. Sancti Romani Melodi Cantica: Cantica Dubia. Berlin: de 
Gruyter, 1970. XX, 224 p. (In German).

16. Maisano R. Romanos’s Use of Greek Patristic Sources // DOP. 62. 2008. P. 261–273. 
(In English).

17. Petersen W. L. The Diatessaron and Ephrem Syrus as Sources of Romanos the Melo-
dist. Louvain: Aedibus E. Peeters, 1985. XXXIII, 216 p. (Corpus Scriptorum Christianorum 
Orientalium, 475; Subsidia, 74). (In Latino).

18. Romanos de Mélode. Hymnes. T. II. Nouveau Testament (IX–XX) / intr., texte cri-
tiq., trad. et not. J. Grosdider de Matons. Paris: Les Éditions du Cerf, 1965. 381 p. (SC; 110). 
(In French).

19. Romanos de Mélode. Hymnes. T. III. Nouveau Testament (XXI–XXXI) / intr., texte 
critiq., trad. et not. J. Grosdider de Matons. Paris: Les Éditions du Cerf, 1965. 366 p. (SC; 114). 
(In French).

20. Romanos de Mélode. Hymnes. T. IV. Nouveau Testament (XXXII–XLV) / intr., texte 
critiq., trad. et not. J. Grosdider de Matons. Paris: Les Éditions du Cerf, 1967. 603 p. (SC; 128). 
(In French).

21. Romanos de Mélode. Hymnes. T. V. Nouveau Testament (XLVI–L) et hymnes de cir-
constance (LI–LVI) / intr., tex. trad. et notes par J. Grosdidier de Matons. Paris: Les Éditions 
du Cerf, 1981. 543 p. (SC; 283). (In French).

22. Simic K. Liturgical Poetry in the Middle Byzantine Period: Hymns Attributed to Ger-
manos I, Patriarch of Constantinople (715–730). PhD-thesis. Australia, 2017. (Unpublished). 
241 p. (In English).

23. Tomadakes N. Romanus Melodus and the Greek Tragedians // Serta Turyniana. 
Studi es in Greek Literature and Palaeography in honor of Alexander Turyn / ed. by J. L. Heller 
and J. K. Newman. Urbana, Chicago, London: University of Illinois Press, 1974. P. 401–409. 
(In English).

24. Urbano Ruiz M. Los himnos hagiográficos de Romano Melodo: análisis formal y 
contexto literario. PhD-thesis. Granada, 2023. (Unpublished). XXV, 550 p. (In Spanish).

25. van Rompay L. Romanos le Mélode. Un poète syrien à Constantinople // Early 



77

Christian Poetry. A Collection of Essays / ed. J. den Boeit and A. Hilhorst. Leiden, New York, 
Köln: Brill, 1993.P. 283–296. (Supplements to Vigiliae Christianae; 22). (In Latino).

26. Wehofer T. M. Untersuchungen zum Lied des Romanos auf die Wiederkunft des 
Herrn (Aus dem Nachlaß des Verfassers herausgegeben vom k. M. Albert Ehrhard und Paul 
Maas.). Mit zwei Anhängen: I. Der literarische Charakter des Hexaemeronhymnus Gen. 1–23 
II. Das D. H. Müllersche Gesetz in den Paulasbriefen und einem Nachwort der Herausgeber. 
Wien, 1907. 199 s. (Sitzungberichte der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, 
Philosophisch- historische Klasse; 154/5). (In German).

27. Κορακίδη Α. Σ. Ρωμανοῦ τοῦ Μελῳδοῦ ὑμνος καὶ λόγος. Δύο μελέτες. Θεσσαλονίκη: 
Μελισσα ἀσπροβαλτα, 1990. (Φιλοσοφικη και θεολογικη βιβλιοθηκη; 18). 190 σ. (In Greek).

Статья поступила в редакцию 17.09.2024; одобрена после рецензирования: 
21.11.2024; принята к публикации 25.01.2025.

The article was submitted 17.09.2024; approved after reviewing: 21.11.2024; ac-
cepted for publication 25.01.2025.

Спицын Д. В. Литературные источники в кондаках прп. Романа Сладкопевца, употребляемых...



78
© Петрушко В. И., 2025.

Научная статья 
УДК 281.93:265(Р473.5)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–78–90
EDN: LGVEQQ

В РАЗВИТИЕ ГИПОТЕЗЫ О ВРЕМЕНИ 
И ОБСТОЯТЕЛЬСТВАХ ОСНОВАНИЯ 

ИПАТЬЕВСКОГО МОНАСТЫРЯ, ПРЕДЛОЖЕННОЙ 
МИТРОПОЛИТОМ КОСТРОМСКИМ 

И НЕРЕХТСКИМ ФЕРАПОНТОМ

Владислав Игоревич Петрушко,
Православный Свято- Тихоновский гуманитарный университет, 

Москва, Россия, vp@sedmitza.ru
ORCID: 0009–0003–1542–5546

Аннотация. В статье развивается выдвинутая ми-
трополитом Костромским и Нерехтским Ферапонтом 
(Кашиным) гипотеза о тождестве известного по источ-
никам XIV в. костромского Александровского монастыря 
и Троицкого Ипатьевского монастыря. В подтверждение 
предлагаемой митрополитом Ферапонтом датировки ос-
нования обители как мемориала Александра Невского 
в 1330 г. предлагается предположение о связи данного 
события с церковным Собором, проходившим в Костроме 
в марте 1330 г. при митрополите Киевском Феогносте. 
Также высказывается мнение о том, что главной святыней 
Александровского монастыря «на Костроме» некоторое 
время могла быть Феодоровская икона Божией Матери —
как реликвия, связанная с памятью святого благоверного 
князя Александра Невского.

Ключевые слова: Русская Церковь, митрополит Киев-
ский Феогност, великий князь Иван Данилович Калита, 
Великое княжение Владимирское, Костромской Собор 
1330 г., Костромской Ипатьевский монастырь, Феодоров-
ская икона Пресвятой Богородицы

Для цитирования: Петрушко В. И. В развитие гипоте-
зы о времени и обстоятельствах основания Ипатьев ского 

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 78–90
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 78–90 

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Владислав Игоревич 
Петрушко,
Православный Свято- Тихо-
новский гуманитарный 
университет
/
Vladislav Igorevich Petrushko
Orthodox St. Tikhon’s 
Humanitarian University



79

Петрушко В. И. В развитие гипотезы о времени и обстоятельствах основания Ипатьев ского монастыря,...

монастыря, предложенной митрополитом Костромским и Нерехтским Ферапонтом 
// Ипатьевский вестник. 2025. № 1. С. 78–90 https://doi.org/10.24412/2309–5164–
2025–1–78–90

C HURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

IN THE DEVELOPMENT OF THE HYPOTHESIS 
ABOUT THE TIME AND CIRCUMSTANCES OF THE 
FOUNDATION OF THE IPATIEVSKY MONASTERY, 

PROPOSED BY METROPOLITAN FERAPONT 
OF KOSTROMA AND NEREKHTA

Vladislav Igorevich Petrushko
Orthodox St. Tikhon’s Humanitarian University, Moscow, Russia,

vp@sedmitza.ru
ORCID: 0009–0003–1542–5546

Abstract. The article develops the hypothesis put forward by Metropolitan Ferapont 
(Kashin) of Kostroma and Nerekhta about the identity of the Kostroma Alexander Monastery 
and the Ipatiev Trinity Monastery, known from 14th century sources. In support of the dati-
ng of the monastery's foundation as a memorial to Alexander Nevsky in 1330, proposed by 
Metropolitan Ferapont, an assumption is made about the connection of this event with the 
Church Council held in Kostroma in March 1330 under Metropolitan Feognost of Kiev. It is 
also suggested that the main shrine of the Alexander Monastery "on Kostroma" for some time 
could have been the Feodorovskaya Icon of the Mother of God — as a relic associated with 
the memory of the holy noble prince Alexander Nevsky.

Keywords: Russian Church, Metropolitan of Kiev Feognost, Grand Duke Ivan Danilovich 
Kalita, Grand Duchy of Vladimir, Kostroma Church Council of 1330, Kostroma Ipatiev Monas-
tery, Feodorovskaya Icon of the Holy Mother of God

For citation: Petrushko V. I. In the development of the hypothesis about the time and 
circumstances of the foundation of the Ipatievsky Monastery, proposed by Metropolitan Fe-
rapont of Kostroma and Nerekhta // Ipatievsky Vestnik. 2025. № 1. С. 78–90 (In Russian). 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–78–90

В 
НЕДАВНО опубликованной статье, посвященной времени и обстоятель-
ствам основания костромского Свято- Троицкого Ипатьевского мона-

стыря, митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт (Кашин) выдвинул 
исключительно интересное и, как представляется, весьма правдоподобное 
и убедительное предположение о тождестве упоминаемого в источниках 
XIV в. Александровского монастыря «на Костроме» и Ипатьевского монастыря, 
каковым «Святой Олександр на Костроме», по мнению владыки Ферапонта, 
стал именоваться с XV в. Основанием для этой гипотезы стал тот факт, что день 
памяти священномученика Ипатия Гангрского и святого апостола Филиппа, 
согласно типику Великой Церкви, отмечается 14 ноября (по старому стилю), 



80

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

а именно в этот день скончался святой благоверный великий князь Александр 
Ярославич Невский. И именно в этот день в Ипатьевской обители традиционно 
праздновался престольный праздник 1.

Отталкиваясь от данного факта, митрополит Ферапонт обосновал, 
что Александровский монастырь в Костроме мог задумываться великим кня-
зем Иваном Даниловичем Калитой как альтернативный Владимиру на Клязьме 
центр почитания памяти Александра Невского в условиях, когда Ордынский хан 
Узбек в 1328 г. разделил великое княжение Владимирское между Московским 
князем Иваном Даниловичем Калитой и Суздальским князем Александром Ва-
сильевичем 2. Последнему по воле хана тогда достался Владимир, где в соборе 
Богородице- Рождественского монастыря находилось погребение Александра 
Невского. Центром же той части великокняжеского домена, которая досталась 
Ивану Калите, была именно Кострома.

Митрополит Ферапонт совершенно справедливо указывает, что легендар-
ная дата основания Ипатьевского монастыря, запечатленная в предании, —
1330 г.3 — имеет под собой вполне реальное основание, и видит его именно 
в разделении великого княжения Владимирского между Иваном Даниловичем 
Московским и Александром Васильевичем Суздальским. Между тем, вполне 
обоснованно может возникнуть вопрос: почему разделение великого княжения 
произошло в 1328 г., а создание Александро- Невского мемориального комплек-
са в Костроме состоялось только спустя два года?

Представляется, что в доказательство и одновременно объяснение того, 
что именно 1330 г. следует считать датой появления центра почитания памяти 
Александра Невского в Костроме, могут быть приведены следующие доводы. 
Очевидно, что столь значимое предприятие, как создание «мемориала» Алек-
сандра Невского в Костроме, имеющего общерусское значение, требовало обя-
зательного участия в нем митрополита Киевского и всея Руси. В противном 
случае не подкрепленная авторитетом предстоятеля Русской Церкви акция 
могла не только остаться локальным событием в рамках одного лишь Москов-
ского княжества, но и вообще стать нелегитимной, с церковной точки зрения. 
При этом столь же очевидно, что митрополит мог благословить замысел Ивана 
Калиты лишь в том случае, если он поддерживал именно Московского князя, 
а не Суздальского.

Однако для Ивана Калиты дополнительные трудности в вопросе создания 
мемориальной обители создавало то обстоятельство, что именно накануне раз-
деления великого княжения Владимирского, в 1327 г., во главе Русской Церкви 
был поставлен новый митрополит Киевский — Феогност, лишь весной 1328 г. 
прибывший из Константинополя в пределы Руси 4. Для Ивана Калиты, которо-
му предстояло выстраивать отношения с митрополитом Феогностом с нуля, 
проблема заключалось не только в том, что новый первоиерарх Русской Церк-

1 Ферапонт (Кашин), митрополит. К вопросу о времени и обстоятельствах основания Ипатьев-
ского монастыря // Ипатьевский вестник. 2024. № 1 (25). С. 48–70.

2 ПСРЛ. Т. 3. М., 2000. С. 469.
3 Павел (Подлипский), еп. Описание костромского Ипатьевского монастыря. М., 1832. С. 1–2.
4 ПСРЛ. Т. 25. М.; Л., 1949. С. 168–169.



81

ви в отличие от своего предшественника Петра был греком, но также и в том, 
что в первые годы своего митрополичьего служения Феогност был вынужден 
находиться преимущественно в западнорусских землях. Там его резиденцией 
на несколько лет стал Владимир на Волыни, куда новый предстоятель Русской 
Церкви приехал уже в мае 1328 г.1

Пребывание митрополита Феогноста в пределах Западной Руси было про-
диктовано его стремлением добиться упразднения недавно созданной Литов-
ской митрополии и не допустить возобновления ранее упраздненной Галиц-
кой митрополии, сохранив, таким образом, восстановленное единство Русской 
Церкви под своим омофором 2.

Накануне приезда митрополита Феогноста в пределы Руси, 15 августа 
1327 г., как известно, произошло антиордынское восстание в Твери, поддер-
жанное Александром Михайловичем Тверским, который в то время был вели-
ким князем Владимирским. В ответ хан Узбек организовал зимой 1327–1328 гг. 
карательный поход на Тверь, к участию в котором привлек русских князей 3, 
и осуществил разделение великого княжения Владимирского между Иваном 
Калитой и Александром Васильевичем Суздальским. Испытывая лояльность 
новых великих князей- дуумвиров, Узбек в 1328 г. приказал им пойти с вой ском 
в новгородско- псковские земли и заставить укрывшегося в Пскове Александра 
Михайловича Тверского прибыть в Орду на ханский суд 4.

Между тем, в Великий Новгород также прибыл с Волыни и митрополит 
Феогност 5. Поскольку на требование Ивана Калиты приехать на ханский суд 
в Орду Александр Михайлович ответил отказом, а псковичи не согласились 
изгнать из своего города бывшего великого князя Владимирского, Киевский 
первосвятитель наложил на псковичей отлучение от Церкви 6. Митрополит 
также сопровождал дружины русских князей и отряд новгородцев после того, 
как они выступили из Новгорода на Псков. По завершении Псковской кампании 
митрополит Феогност возвратился во Владимир на Волыни 7.

Поведение в Новгороде митрополита Феогноста, которого в отличие 
от русских князей не принуждали к участию в походе против Александра Ми-
хайловича Тверского, судя по всему, должно было продемонстрировать как рус-
ским князьям, так и Ордынскому хану, что новый митрополит Киевский на-
мерен поддерживать в отношениях с Ордой тот курс, который выработали его 
предшественники на митрополичьей кафедре. Вероятно, это потребовалось 
Феогносту в условиях, когда он не мог надолго покинуть пределы Западной 

1 РИБ. Т. 6. ПДРКП. Ч. 1. СПб., 1908. Дополнения. № 7.1. Стб. 431–434.
2 См. подробнее: Петрушко В. И. Владимир на Волыни как церковный центр Русской митро-

полии в начальный период служения митрополита Феогноста // Палеоросия. Древняя Русь 
во времени, в личностях, в идеях. 2023. № 1 (21). С. 53–60.

3 ПСРЛ. Т. 25. М.; Л., 1949. С. 168.
4 НПЛ. М.; Л., 1950. С. 98; ПСРЛ. Т. 25. М.; Л., 1949. С. 169.
5 НПЛ. М.; Л., 1950. С. 98.
6 ПСРЛ. Т. 25. М.; Л., 1949. С. 169–170. Не дожидаясь военного столкновения, Александр Михай-

лович вскоре бежал в Литву, и Иван Калита заключил с псковичами мир, а Феогност даровал 
им прощение и снял с них отлучение.

7 ПСРЛ. Т. 25. М.; Л., 1949. С. 170.

Петрушко В. И. В развитие гипотезы о времени и обстоятельствах основания Ипатьев ского монастыря,...



82

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Руси и предпринять долговременную поездку в Орду для получения от хана 
традиционного митрополичьего ярлыка, так как опасался, что в это время 
вновь могут быть предприняты попытки восстановления Галицкой или Ли-
товской митрополии.

Вместе с тем, участие в походе против Александра Тверского позволяло 
митрополиту Феогносту не только выказать своею лояльность правителю Орды, 
но заодно ближе познакомиться с великорусскими князьями и понять полити-
ческие реалии Северо- Восточной Руси. Думается, что в ходе пребывания в Нов-
городе митрополит Феогност вполне осознал, что в новом великокняжеском ду-
умвирате основной фигурой, безусловно, является стремительно набирающий 
влияние Московский князь Иван Данилович Калита, а не Александр Васильевич 
Суздальский, который практически не оставил следа в русском летописании, 
и которого историки оценивают как ничтожную по своему политическому зна-
чению фигуру 1.

То, что митрополит Феогност встал именно на сторону Ивана Калиты, 
предстоятель Русской Церкви более чем наглядно показал, когда весной 1330 г. 
впервые приехал из Западной Руси непосредственно во Владимирское княже-
ство. Там Феогност провел церковный Собор, по завершении которого в конце 
марта 1330 г. снова вернулся в пределы Галицко- Волынской земли 2. И хотя рус-
ские летописи напрямую не упоминают о Костромском Соборе (как, впрочем, 
и о большинстве других Соборов Русской Церкви второй половины XIII–XIV вв.), 
из более поздней грамоты митрополита Алексия известно, что Собор, разби-
равший при его предшественнике Феогносте дело о юрисдикции Червленого 
Яра, проходил не во Владимире на Клязьме, который в то время был передан 
Александру Суздальскому, а в Костроме 3, то есть в главном городе той части 
великокняжеской области, которая тогда находилась в руках Ивана Калиты.

С. Н. Введенский, посвятивший в 1914 г. Костромскому Собору 1330 г. от-
дельную статью, назвал его значение «частным и второстепенным», посчитав, 
что единственным вопросом, который рассматривался на Соборе, был юрисдик-
ционный спор о Червленом Яре между Сарайским и Рязанским архиереями 4.

Действительно, на Костромском Соборе епископ Сарайский Софоний дал 
митрополиту Феогносту грамоту с обещанием не вмешиваться в церковную 
жизнь на территории Червленого Яра 5. Этот неоднократно вызывавший споры 
регион на Юго- Востоке Руси, вошедший после монгольского нашествия в се-
редине XIII в. непосредственно в состав Ордынского государства, был признан 
принадлежащим к юрисдикции епископа Рязанского и Муромского Григория 
и его преемников на кафедре 6. Судя по всему, эта территория еще в домонголь-
ское время относилась к Рязанской епархии.

1 См., например: Кучкин В. А. Формирование государственной территории Северо- Восточной 
Руси в X–XIV вв. М., 1984. С. 217.

2 ПСРЛ. Т. 10. М., 2000. С. 203.
3 РИБ. Т. 6. ПДРКП. Ч. 1. СПб., 1908. Стб. 171–172.
4 Введенский С. Н. Церковный собор в Костроме при митрополите Всероссийском Феогносте // 

Христианское Чтение. 1914. № 2. С. 235–245.
5 АСЭИ. Т. 3. М., 1964. № 310 С. 340–341.
6 АСЭИ. Т. 3. М., 1964. № 313 С. 343–345; РФА. М., 2008. № 94. С. 302–303, № 95. С. 304–306.



83

Однако, представляется, что на самом деле повестка Костромского Со-
бора была значительно шире, чем ее оценивал С. Н. Введенский, и включала 
в себя также поставление двух новых епископов Русской Церкви. Помимо 
упоминаемого в статье С. Н. Введенского, но  почему-то не связываемого им 
напрямую с Костромским Собором факта избрания и состоявшейся 2 марта 
1330 г. хиротонии епископа Даниила Суздальского 1, еще через несколько дней 
также состоялись избрание и последующая хиротония епископа Феодора, за-
нявшего Тверскую кафедру 2. Очевидно, что датируемые мартом 1330 г. обе 
епископские хиротонии следует связать именно с проходившим в марте же 
1330 г. церковным Собором в Костроме, где и были рукоположены вышеука-
занные архиереи.

Правда, А. В. Кузьмин считает, что епископ Даниил был рукоположен на Со-
боре в Суздале, а епископ Феодор — на Соборе в Твери 3. Однако признать, 
что в течение марта 1330 г. митрополит Феогност провел один за другим целых 
три церковных Собора — в Суздале, Твери и Костроме, абсолютно невозможно. 
Не было ни малейшего смысла в перемещении с места на место группы архие-
реев во главе с митрополитом в условиях начинающейся весенней распутицы 
и тающего льда Волги и ее притоков, по которому также могло совершаться 
передвижение. Очевидно, что все вышеупомянутые события проходили на од-
ном Соборе, в одном городе, и это была именно Кострома.

Епископ Даниил, вероятно, стал тогда первым Суздальским владыкой, и его 
поставление, соответственно, явилось следствием принятого на Костромском 
Соборе решения об образовании самостоятельной Суздальской епархии. Она 
была выделена из митрополичьей области, к которой при митрополите Макси-
ме после его переезда из Киева во Владимир была присоединена прежде само-
стоятельная Владимирская и Суздальская епархия. Учреждение новой епархии, 
судя по всему, также следует связать с разделением великого княжения Вла-
димирского — ставший великим князем Александр Васильевич Суздальский, 
скорее всего, потребовал для себя отдельного архиерея, сознавая, что в образо-
вавшемся дуумвирате сам он, даже получив во владение Владимир на Клязьме, 
будет играть второстепенную роль, а митрополит Феогност будет оказывать 
поддержку не ему, а Ивану Калите.

О сложностях в отношениях между Александром Васильевичем и митро-
политом Феогностом косвенно может свидетельствовать тот факт, что Суз-
дальский князь вывез из Владимира в Суздаль вечевой колокол. Новгородский 
летописец сообщает об этом так: «Озбяк поделил княжение им: князю Ивану 
Даниловичю Новъгород и Кострому, половину княжениа; а Суждальскому князю 
Александру Васильевичю дал Володимер и Поволожье, и княжи полътретья году. 
Сии князь Александр из Володимеря вечныи колокол святеи Богородици возил 
в Суждаль, и колокол не почял звонити, яко же былъ в Володимере; и помысли 

1 РИБ. Т. 6. ПДРКП. Ч. 1. СПб., 1908. Дополнения. № 7.10. Стб. 439–442. Кроме митрополита 
Феог носта хиротонию епископа Даниила Суздальского совершили епископы Антоний Рос-
товский, Софоний Сарайский и Григорий Рязанский, участвовавшие в Костромском Соборе.

2 РИБ. Т. 6. ПДРКП. Ч. 1. СПб., 1908. Дополнения. № 7.11. Стб. 441–442.
3 Кузьмин А. В. Даниил, еп. Суздальский // Православная энциклопедия. Т. 14. М., 2006. С. 80.

Петрушко В. И. В развитие гипотезы о времени и обстоятельствах основания Ипатьев ского монастыря,...



84

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

в себе князь Александр, яко съгруби святеи Богородици, и повеле его пакы вести 
в Володимерь; и привезьше колоколъ, поставишя и в свое место, и пакы бысть 
глас богоугоден» 1.

Логично предположить, что Александр Васильевич вывез колокол из Вла-
димира в Суздаль уже после того, как стал великим князем Владимирским (ле-
тописный рассказ это косвенно подтверждает, помещая сюжет о колоколе после 
сообщения о разделении великого княжения). Скорее всего, Суздальский князь 
сделал это, воспользовавшись отсутствием в то время во Владимире митрополи-
та, то есть еще до того, как Феогност прибыл в пределы Северо- Восточной Руси. 
Возможно, этот неприятный для митрополита Киевского поступок Александра 
Суздальского также повлиял на то, что Феогност в итоге встал на сторону Ивана 
Калиты. В то же время, можно допустить, что историю с владимирским колоко-
лом Феогност мог использовать как повод для того, чтобы выразить свое недо-
вольство Александру Васильевичу и на этом основании провести церковный 
Собор не во Владимире, а в Костроме.

Между тем, можно задаться вопросом: почему Феогност, явно симпатизи-
руя Ивану Калите, а не Александру Суздальскому, не провел церковный Собор 
в Москве, которая уже при его предшественнике Петре фактически функци-
онировала как резиденция митрополита Киевского, и где Петр собирал епи-
скопов и совершал архиерейские хиротонии 2? Думается, что созвать церков-
ный Собор в Костроме Феогноста побуждала именно необходимость не только 
совершить хиротонии епископов Даниила Суздальского и Феодора Тверского 
и разобрать вопрос о церковной юрисдикции Червленого Яра, а освятить и бук-
вально, и своим авторитетом костромской монастырь, создаваемый в память 
об Александре Невском.

Стоит отметить, что в концепции, предлагаемой митрополитом Ферапон-
том, остается одна лакуна. Очевидно, что Ивану Калите недостаточно было бы 
только основать монастырь в память об Александре Невском на купленной им 
в Костроме земле с вотчинным храмом (как считает митрополит Ферапонт 3) 
или же просто перекупить у потомков Захария Чета их уже существовавший 
на тот момент вотчинный Александровский монастырь (очевидно, названный 
так в память об убиенном в 1304 г. сыне Захария Чета — Александре Зерне 4
в честь его небесного покровителя), что представляется более вероятным 
(в частности вотчинным считал Ипатьевский монастырь на начальном эта-
пе его существования С. Б. Веселовский 5). Безусловно, с памятью Александра 
Невского этот монастырь должно было связывать не только его посвящение 
св. Александру Перскому, во имя которого был крещен великий князь Алек-
сандр Ярославич, но и  какая-то связанная с ним святыня, причем, настолько 

1 ПСРЛ. Т. 3. М., 2000. С. 469.
2 НПЛ. М.; Л., 1950. Т. 3. С. 97; ПСРЛ. Т. 25. М.; Л., 1949. С. 167.
3 Ферапонт (Кашин), митрополит. К вопросу о времени и обстоятельствах основания Ипатьев-

ского монастыря // Ипатьевский вестник. 2024. № 1 (25). С. 48–70.
4 ПСРЛ. Т. 18. М., 2007. С. 86; Т. 23. СПб., 1910. С. 96. Веселовский С. Б. Исследования по истории 

класса служилых земледельцев. М., 1969. С. 162.
5 Веселовский С. Б. Исследования по истории класса служилых земледельцев. М., 1969. С. 179.



85

чтимая, что могла составить конкуренцию месту погребения великого князя 
Александра.

Поскольку Александр Невский еще не был канонизирован, и мощи его 
не были обретены, такой святыней не могла быть часть его мощей. Но это 
вполне могла быть связанная с его памятью икона. Думается, что на роль такой 
мощной сакральной сердцевины мемориала Александра Невского в Костроме 
могла претендовать только одна особо чтимая в этом городе святыня — Феодо-
ровская икона Божией Матери, к тому времени уже достаточно давно находив-
шаяся в городе. Как представляется, С. И. Масленицын достаточно убедительно 
показал связь этого чудотворного образа с Александром Невским 1, хотя данный 
вопрос, безусловно, требует дополнительного исследования.

Таким образом, можно предположить, что Иван Калита приобрел у потом-
ков костромского боярина Захарии Чета (вероятно, у перешедшего на служ-
бу к Московскому князю Дмитрия Александровича Зерна, внука Захарии 2) 
вотчинный монастырь во имя Александра Перского (основанный в память 
об убиенном сыне Захария и отце Дмитрия — Александре Зерне) и поместил 
в него Феодоровскую икону Божией Матери. Сочетание этих двух факторов —
монастыря во имя небесного покровителя Александра Невского и связанной 
с его именем чудотворной иконы — и создавало в сумме мемориал, способный 
по свой значимости конкурировать с погребением князя Александра Ярос-
лавича во Владимире и одновременно подчеркивающий, что Иван Калита 
как прямой потомок Александра Невского (в отличие от Александра Василье-
вича Суздальского — потомка младшего брата Александра — Андрея Яросла-
вича) в созданном по воле Узбека великокняжеском дуумвирате играет если 
не доминирующую, то равночестную роль даже в условиях, когда он не владеет 
городом Владимиром.

Однако уже в 1331 г. или 1332 г. Александр Василевич Суздальский скон-
чался, и убедившийся в лояльности Ивана Калиты хан Узбек оставил Москов-
ского князя единственным обладателем великого княжения Владимирского, 
в чьих руках теперь оказался и Владимир на Клязьме. Таким образом, необ-
ходимость в создании «альтернативного» Александро- Невского мемориала 
в Костроме отпала. Можно думать, что в таком случае Феодоровская икона Бо-
жией Матери вскоре была возвращена из Александровского монастыря на свое 
прежнее место в городском соборе св. Феодора Стратилата, и без нее Алек-
сандровский монастырь перестал восприниматься как связанный с памятью 
Александра Невского. Это привело, как справедливо указывает митрополит 
Ферапонт, к закреплению за ним названия Ипатьевского — по дню памяти 
священномученика Ипатия и апостола Филиппа, который к тому времени стал 
отмечаться в обители как ее главный престольный праздник.

Однако принимая это мнение, хотелось бы все же предложить иную дати-
ровку метаморфозы, произошедшей в судьбе костромского монастыря в связи 
с утратой им характера мемориала Александра Невского. Митрополит Фера-

1 Масленицын С. И. Икона «Богоматери Федоровской» 1239 г. // Памятники культуры: новые 
открытия. Письменность, искусство, археология: Ежегодник 1976. М., 1977. С. 155–166.

2 Веселовский С. Б. Исследования по истории класса служилых земледельцев. М., 1969. С. 168.

Петрушко В. И. В развитие гипотезы о времени и обстоятельствах основания Ипатьев ского монастыря,...



86

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

понт полагает, что это случилось при великом князе Дмитрии Ивановиче Дон-
ском в 1381 г., после обретения мощей Александра Невского во Владимире. 
Между тем, следует учесть мнение К. А. Аверьянова, который отмечает, что пе-
редаваемые в монастыри в качестве вкладов вотчины должны были находиться 
поблизости от обителей. Соотнося села, упоминаемые в духовных грамотах 
Ивана Калиты, Семена Гордого, Ивана Красного и Дмитрия Донского, с «Олек-
сандром святым», который получает их в дар, исследователь приходит к вы-
воду, что речь может идти о трех разных монастырях. Помимо костромского 
Александровского монастыря, это также могли быть одноименные ему (и также 
освященные во имя св. Александра Перского) обители в Суздале и на Плещее-
вом озере, близ Переславля- Залесского, причем, основание обоих традиционно 
связывают также с Александром Невским 1.

Если принять точку зрения К. А. Аверьянова, то однозначно соотнести с ко-
стромским Александровским монастырем можно лишь два упоминания в вели-
кокняжеских грамотах XIV в. Очевидно, что о нем речь идет во второй редакции 
духовной грамоты Ивана Калиты (около 1339 г.): «А что село Павловское, бабы 
нашее купля, и Новое селце, что есмь купил, и Олександр с[вя]тыи, что есмь 
купил на Костроме, то даю княгини своеи»2. В то же время, слова этой же гра-
моты: «А что есмь прикупил селце на Кержачи оу Прокофья у игумна, друг[о]е 
Леонтиевское, третье Шараповское, а то даю с[вя]т[о]му Олександру собе в по-
минанье» 3, К. А. Аверьянов предлагает связывать с суздальским Александров-
ским монастырем, а не его тезкой в Костроме. Также с костромской обителью 
можно соотнести упоминание в духовной грамоте великого князя Семена Гор-
дого (1353 г.): «сел[о] на Костроме Олександровьское» 4. Однако в данном случае 
обращает на себя внимание, что речь идет не собственно об Александровском 
монастыре, а о селе Александровском, то есть, возможно, о поселении, возник-
шем при монастыре. Последующие же упоминания об Александровском мона-
стыре в великокняжеских грамотах, начиная с Ивана Красного, следует отнести 
не к костромской обители, а к суздальской или переславской.

Исходя из изложенного, можно допустить, что костромской монастырь 
мог утратить наименование Александровского и стать Ипатьевским уже к се-
редине XIV в. Думается, что при этом он вряд ли вновь перешел в собственность 
потомков Захария Чета и, побывав в ранге великокняжеского, снова получил 
статус вотчинного. Скорее можно допустить, что костромская обитель перешла 
в категорию обычных монастырей, подчиненных церковным властям. Потомки 
Чета, вероятно, с этого времени стали для обители покровителями- ктиторами, 
но не владельцами. В противном случае за ней сохранилось бы название Алек-
сандровской, появившееся еще в связи с памятью Александра Зерна. Напротив, 
лишившись статуса Александро- Невского мемориала, но не вернувшись к по-
ложению вотчинного, монастырь скорее мог сменить свое название на «Ипа-
тьевский» — в соответствии со своим новым главным престольным праздником.

1 Аверьянов К. А. Иван Калита. Становление Московского княжества. М., 2023. С. 121–124.
2 ДДГ. М.; Л., 1950. С. 10.
3 Там же.
4 Там же. С. 13–14.



87

Между тем, в дальнейшем костромскую обитель вновь ожидало переиме-
нование. Впервые Ипатьевский монастырь упоминается как «дом живоначал-
нои Троице и с(вя)т(о)му апосталу Филипу и с(вя)т(о)му с(вя)щ(е)нном(у)ч(е)
н(и)ку Иеупатию» в датируемой 1410–1420 гг. грамоте Константина Дмитри-
евича Шеи о пожаловании костромской обители сельца Константинова с при-
лежащими деревнями и пустошами 1. Правда, грамота сохранилась в списке 
1530-х – 1540-х гг., и не факт, что в ее подлиннике название монастыря было 
указано именно таким образом. Более того, высказывалось мнение о полной 
подложности этой грамоты 2, хотя С. Б. Веселовский признавал ее содержа-
ние подлинным 3. Между тем, в грамоте великого князя Василия II Василье-
вича от 1443 г., сохранившейся в подлиннике, монастырь фигурирует только 
как «Еупат(ь)ев»4, что, однако, не означает, что в то время он еще не был Тро-
ицким.

Очевидно, что свое второе нынешнее название — Троицкий — Ипатьев-
ский монастырь получил в связи с распространением в русском монашестве 
традиции преподобного Сергия Радонежского и основанного им Троице- 
Сергиева монастыря. Показательно, что неподалеку от Костромы, в Нерехте, 
во второй половине XIV в. возникает общежительный Троице- Сыпанов монас-
тырь, основанный преподобным Пахомием Нерехтским 5. Можно предполо-
жить, что посвящение Ипатьевского монастыря Святой Троице было связано 
с реформой монашеской жизни в обители и введением в ней общежительного 
устава, что, вероятно, произошло во второй половине XIV — начале XV в. Од-
нако посвящение обители Святой Троице не вытеснило ее прежнего названия, 
что может свидетельствовать о его древности и устойчивости. Косвенно это 
может подтверждать, что название монастыря — Ипатьевский — могло сфор-
мироваться уже к середине ХIV в.

Таким образом, гипотезу митрополита Ферапонта (Кашина) о возникно-
вении костромского Ипатьевского монастыря можно развить до следующей 
схемы. Изначально монастырь возникает в окрестностях Костромы как вот-
чинный монастырь во имя св. Александра Перского, основанный в память 
об убиенном местном боярине Александре Зерне, сыне Захария Чета. После 
перехода Дмитрия Зерна, сына Александра и внука Захария, на службу к Ива-
ну Даниловичу Калите Московский князь покупает у костромского боярина 
его вотчинный монастырь. Целью этой «купли» Ивана Калиты стало устро-
ение на основе «святого Олександра на Костроме», соименного небесному 
покровителю Александра Невского, обители в память о своем деде. Причиной 
данного шага стало то, что погребение Александра Ярославича во владимир-
ском монастыре Рождества Богородицы в то время находилось на территории 
подвластной Александру Васильевичу Суздальскому, с которым Калита тог-

1 АСЭИ. Т. 3. № 228. С. 248–249.
2 Там же, прим.
3 Веселовский С. Б. Исследования по истории класса служилых земледельцев. М., 1969. С. 170.
4 АСЭИ. Т. 3. № 229. С. 250.
5 Зонтиков Н. А., Тихомирова Е. Л., Э. П. И. Пахомий Нерехтский // ПЭ. Т. 54. М., 2019. С. 128–

133.

Петрушко В. И. В развитие гипотезы о времени и обстоятельствах основания Ипатьев ского монастыря,...



88

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

да делил великое княжение Владимирское. Кострома в этот период является 
центром той половины великого княжения Владимирского, которая отошла 
к Ивану Калите, и по этой причине наиболее подходит для создания «альтер-
нативного» центра почитания памяти Александра Невского. В костромской 
Александровский монастырь в качестве его главной святыни, связанной 
с памятью великого князя Александра Ярославича, переносится Феодоров-
ская икона Божией Матери. Освящение нового мемориального комплекса 
в память об Александре Невском совершают прибывшие в Кострому в марте 
1330 г. для участия в церковном Соборе архиереи во главе с митрополитом 
Киевским Феогностом. В 1331–1332 г. Александр Васильевич Суздальский 
умирает, и Владимир на Клязьме переходит в руки оставшегося единствен-
ным великим князем Ивана Калиты, в связи с чем необходимость в альтер-
нативном центре памяти Александра Невского в Костроме отпадает. Фео-
доровская икона Пресвятой Богородицы возвращается в костромской собор 
св. Феодора Стратилата, а Александровский монастырь в связи утратой харак-
тера Александро- Невского мемориала к середине XIV в. начинают именовать 
Ипатьевским — по главному престольному празднику обители, прежде отме-
чавшему день кончины великого князя Александра Ярославича. Монастырь 
не возвращается к прежнему положению вотчинной обители потомков За-
хария Чета, но последние (Сабуровы, Годуновы, Вельяминовы- Зерновы) про-
должают опекать свой бывший родовой монастырь на правах его ктиторов. 
Во второй половине XIV в. (не позднее начала XV в.) в рамках монастырской 
реформы, проводимой под влиянием преподобного Сергия Радонежского, его 
учеников и последователей, приобретает характер общежительного, что отра-
жает его новое посвящение — Пресвятой Троице. Однако уже ставшее к тому 
времени привычным именование монастыря — Ипатьевский — сохраняется 
наряду с новым посвящением обители.

Сокращения
АСЭИ — Акты социально-экономической истории Северо- Восточной Руси 

конца XIV – начала XVI в.
ДДГ — Духовные и договорные грамоты великих и удельных князей XIV–

XVI вв.
НПЛ — Новгородская первая летопись
ПДРКП — Памятники древнерусского канонического права
ПСРЛ — Полное собрание русских летописей
ПЭ — Православная энциклопедия
РИБ — Русская историческая библиотека
РФА — Русский феодальный архив XIV – первой трети XVI века
СГГД — Собрание государственных грамот и договоров, хранящихся в госу-

дарственной коллегии иностранных дел

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Акты социально- экономической истории Северо- Восточной Руси конца XIV –

начала XVI в. Т. 3. М., 1964.



89

2. Духовные и договорные грамоты великих и удельных князей XIV–XVI вв. М.; 
Л., 1950. Новгородская первая летопись. М.; Л., 1950.

3. Полное собрание русских летописей. Т. 3. М., 2000; Т. 10. М., 2000; Т. 18. М., 
2007; Т. 23. СПб., 1910; Т. 25. М.; Л., 1949.

4. Русская историческая библиотека. Т. 6. Памятники древнерусского канониче-
ского права. Ч. 1. СПб., 1908.

5. Русский феодальный архив XIV – первой трети XVI века. М., 2008.
6. Аверьянов К. А. Иван Калита. Становление Московского княжества. М., 2023.
7. Введенский С. Н. Церковный собор в Костроме при митрополите Всероссий-

ском Феогносте // Христианское Чтение. 1914. № 2. С. 235–245.
8. Веселовский С. Б. Исследования по истории класса служилых земледельцев. М., 

1969.
9. Зонтиков Н. А., Тихомирова Е. Л., Э. П. И. Пахомий Нерехтский // Православная 

энциклопедия. Т. 54. М., 2019. С. 128–133.
10. Кузьмин А. В. Даниил, еп. Суздальский // Православная энциклопедия. Т. 14. 

М., 2006. С. 80.
11. Кучкин В. А. Формирование государственной территории Северо- Восточной 

Руси в X–XIV вв. М., 1984.
12. Масленицын С. И. Икона «Богоматери Федоровской» 1239 г. // Памятники 

культуры: новые открытия. Письменность, искусство, археология: Ежегодник 1976. М., 
1977. С. 155–166.

13. Петрушко В. И. Владимир на Волыни как церковный центр Русской митрополии 
в начальный период служения митрополита Феогноста // Палеоросия. Древняя Русь 
во времени, в личностях, в идеях. 2023. № 1 (21). С. 53–60.

14. Павел (Подлипский), еп. Описание костромского Ипатьевского монастыря. М., 
1832.

15. Ферапонт (Кашин), митрополит. К вопросу о времени и обстоятельствах осно-
вания Ипатьевского монастыря // Ипатьевский вестник. 2024. № 1 (25). С. 48–70.

REFERENCES
1. Akty` social`no-e`konomicheskoj istorii Severo- Vostochnoj Rusi koncza XIV – 

nachala XVI v. T. 3. M., 1964.
2. Duxovny`e i dogovorny`e gramoty` velikix i udel`ny`x knyazej XIV–XVI vv. M.; L., 

1950. Novgorodskaya pervaya letopis`. M.; L., 1950.
3. Polnoe sobranie russkix letopisej. T. 3. M., 2000; T. 10. M., 2000; T. 18. M., 2007; T. 

23. SPb., 1910; T. 25. M.; L., 1949.
4. Russkaya istoricheskaya biblioteka. T. 6. Pamyatniki drevnerusskogo kanonicheskogo 

prava. Ch. 1. SPb., 1908.
5. Russkĳ feodal`ny`j arxiv XIV – pervoj treti XVI veka. M., 2008.
6. Aver`yanov K. A. Ivan Kalita. Stanovlenie Moskovskogo knyazhestva. M., 2023.
7. Vvedenskĳ S. N. Cerkovny`j sobor v Kostrome pri mitropolite Vserossĳskom Feog-

noste // Xristianskoe Chtenie. 1914. № 2. S. 235–245.
8. Veselovskĳ S. B. Issledovaniya po istorii klassa sluzhily`x zemledel`cev. M., 1969.
9. Zontikov N. A., Tixomirova E. L., E`. P. I. Paxomĳ Nerextskĳ // Pravoslavnaya 

e`nciklopediya. T. 54. M., 2019. S. 128–133.
10. Kuz`min A. V. Daniil, ep. Suzdal`skĳ // Pravoslavnaya e`nciklopediya. T. 14. M., 

2006. S. 80.
11. Kuchkin V. A. Formirovanie gosudarstvennoj territorii Severo- Vostochnoj Rusi v X–

XIV vv. M., 1984.

Петрушко В. И. В развитие гипотезы о времени и обстоятельствах основания Ипатьев ского монастыря,...



90

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

12. Maslenicyn S. I. Ikona «Bogomateri Fedorovskoj» 1239 g. // Pamyatniki kul`tury`: 
novy`e otkry`tiya. Pis`mennost`, iskusstvo, arxeologiya: Ezhegodnik 1976. M., 1977. S. 155–
166.

13. Petrushko V. I. Vladimir na Voly`ni kak cerkovny`j centr Russkoj mitropolii v 
nachal`ny`j period sluzheniya mitropolita Feognosta // Paleorosiya. Drevnyaya Rus` vo 
vremeni, v lichnostyax, v ideyax. 2023. № 1 (21). S. 53–60.

14. Pavel (Podlipskĳ), ep. Opisanie kostromskogo Ipat`evskogo monasty`rya. M., 
1832.

15. Ferapont (Kashin), mitropolit. K voprosu o vremeni i obstoyatel`stvax osnovaniya 
Ipat`evskogo monasty`rya // Ipat`evskĳ vestnik. 2024. № 1 (25). S. 48–70.

Статья поступила в редакцию 07.03.2025; одобрена после рецензирования: 
17.03.2025; принята к публикации 25.03.2025.

The article was submitted 07.03.2025; approved after reviewing: 17.03.2025; ac-
cepted for publication 25.03.2025.



91
© Звонарёв С., прот., 2025.

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 91–109
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 91–109 

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Научная статья 
УДК 281.9(09)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–91–109
EDN: FAHQQL

КОПТСКАЯ И ЭФИОПСКАЯ ЦЕРКВИ 
В ПОВЕСТКЕ МЕЖДУНАРОДНЫХ КОНТАКТОВ 

МОСКОВСКОГО ПАТРИАРХАТА 
В 1960-Х – НАЧАЛЕ 1970-Х ГОДОВ

Сергей Леонидович Звонарёв,
Отдел внешних церковных связей Московского 

Патриархата,
Общецерковная аспирантура и докторантура 

им. святых равноапостольных Кирилла и Мефодия, 
Москва, Россия.

zvonariov@rambler.ru
ORCID: 0009–0008–6785–4090

Аннотация. Цель предлагаемой читателю статьи —
раскрыть содержание взаимоотношений Московского 
Патриархата с Коптской и Эфиопской церквами 
в 1960-е – начале 1970-х годов на основе документов и ма-
териалов церковных и государственных архивов, офици-
альной церковной периодики, свидетельств современ-
ников и поздних исследований. Церкви африканского 
континента находились в фокусе внимания русской цер-
ковной дипломатии, что было обусловлено как интере-
сами самой Русской Церкви, так и приоритетами совет-
ской внешней политики. В укреплении сотрудничества 
Московского Патриархата с Эфиопской Церковью выра-
жали заинтересованность советские дипломаты и импе-
ратор Эфиопии Хайле Селассие I. Упрочению отношений 
Русской Церкви с ориентальными африканскими церква-
ми немало способствовали контакт Предстоятелей, офи-
циальных церковных представителей и делегаций, вза-
имодействие на межхристианском уровне, в том числе 

Протоиерей Сергий Звонарёв, 
кандидат богословия 
Отдел внешних церковных 
связей Московского Патри-
архата,
Общецерковная аспиранту-
ра и докторантура им. свя-
тых равноапостольных 
Кирилла и Мефодия
/
Archpriest Sergiy Zvonarev, 
PhD in Theology,
Department for External 
Church Relations of the 
Moscow Patriarchate,
Ss Cyril and Methodius 
Institute of Post-Graduate 
Studies



92

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

в деле борьбы за мир, а также академическое сотрудничество. Большую роль в сбли-
жении церквей играла помощь и поддержка со стороны Москвы нуждам африкан-
ских верующих. Автор статьи констатирует тесные связи Московского Патриархата 
с Коптской и Эфиопской церквами, которые служили и самим церквам, а также явля-
лись вкладом в развитие отношений между странами и народами.

Ключевые слова: Древние восточные церкви, Коптская Церковь, Эфиопская Цер-
ковь, Шестидневная вой на, император Эфиопии Хайле Селассие I, Отдел внешних 
Церковных сношений, митрополит Никодим, эфиопские студенты.

Для цитирования: Звонарёв С., прот. Коптская и Эфиопская церкви в повестке 
международных контактов Московского Патриархата в 1960-х – начале 1970-х годов 
// Ипатьевский вестник. 2025. № 1 С. 91–109 https://doi.org/10.24412/2309–5164–
2025–1–91–109

CHURC H-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

THE COPTIC AND ETHIOPIAN ORTHODOX 
CHURCHES IN THE AGENDA OF INTERNATIONAL 

CONTACTS OF THE MOSCOW PATRIARCHATE 
IN THE 1960S – EARLY 1970S

Sergey Leonidovich Zvonarev,
Department for External Church Relations of the Moscow Patriarchate,

Church-wide postgraduate and doctoral studies named after Saints Equal to the 
Apostles Cyril and Methodius, Moscow, Russia,

zvonariov@rambler.ru
ORCID : 0009–0008–6785–4090

Abstract. The article is intended to reveal the content of the Moscow Patriarchate's rela-
tions with the Coptic and Ethiopian Orthodox Churches in the 1960s – early 1970s on the basis 
of documents and materials from church and state archives, official church periodicals, testi-
monies of contemporaries and later research. The Churches of the African continent were in 
the focus of attention of Russian Church diplomacy, which was conditioned both by the inter-
ests of the Russian Church itself and by the priorities of Soviet foreign policy. Soviet diplomats 
and Emperor Haile Selassie I of Ethiopia expressed interest in strengthening co-operation 
between the Moscow Patriarchate and the Ethiopian Church. The strengthening of relations 
between the Russian Church and the Oriental African churches was greatly facilitated by 
contacts between primates, official church representatives and delegations, interaction at 
the inter- Christian level, including the struggle for peace, as well as academic co-operation. 
Moscow's assistance and support for the needs of African believers played a major role in the 
rapprochement of the Churches. The author of the article notes the close ties between the 
Moscow Patriarchate and the Coptic and Ethiopian Churches, which served the Churches 
themselves and contributed to the development of relations between countries and nations.

Keywords: Oriental Orthodox Churches, the Coptic Orthodox Church, the Ethiopian 
Orthodox Church, the Six- Day War, Emperor Haile Selassie I of Ethiopia, the Department for 
External Church Relations, Metropolitan Nicodim, Ethiopian students.



93

Звонарёв С., прот. Коптская и Эфиопская церкви в повестке международных контактов Московского...

For citation: Zvonaryov S., archpriest. The Coptic and Ethiopian Orthodox Churches in 
the agenda of international contacts of the Moscow Patriarchate in the 1960s – early 1970s 

// Ipatievsky Vestnik. 2025. № 1. С. (In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–
2025–1-

Р
АЗВИТИЕ контактов Московского Патриархата с древней Коптской Цер-
ковью было заметной составляющей повестки Отдела внешних церковных 

сношений под руководством митрополита Никодима (Ротова) 1.
Высокий тон двусторонним церковным отношениям задавало общение 

на уровне Предстоятелей. Они приветствовали друг друга в праздничной рожде-
ственской и пасхальной переписке. В ней участвовал и председатель ОВЦС. Пат-
риарх Московский и всея Руси Алексий (Симанский) в конце ноября 1960 года 
посетил Египет, встретился с Папой и Патриархом Александрийским и всей 
Африки Кириллом VI, имевшим, по оценкам современных исследователей, ав-
торитет среди широких слоёв коптского населения 2. Это было первое в истории 
личное общение Предстоятелей Русской Православной и Коптской церквей. 
Папа и Патриарх Кирилл демонстрировали своё расположение к Московскому 
Патриархату, равно как и простые верующие Коптской Церкви. По словам чле-
на сопровождавшей Патриарха Алексия делегации преподавателя Ленинград-
ской духовной академии М. А. Добрынина, при посещении коптского патриар-
шего собора и здания патриархии множество верующих коптов аплодировало 
Предстоятелю Русской Церкви и восклицало: «Давайте соединяться» 3. Михаил 
Алексеевич в своей статье, помещённой на страницах «Журнала Московской 
Патриархии», свидетельствовал о том, что сотни верующих коптов при выходе 
Патриарха Алексия из здания Коптской Патриархии бросились к нему с прось-
бой получить благословение, многие подносили под благословение детей, цело-
вали края его рясы и осеняли себя крестным знамением. «Слёзы выступали 
у нас на глазах, видя такую любовь к Русской Православной Церкви», — писал 
церковный учёный 4.

Предстоятель Русской Церкви пригласил главу Коптской Церкви посетить 
Москву и быть его гостем. Папа и Патриарх Кирилл ответили согласием. Ожи-
далось, что такой визит может состояться уже в 1961 году. Потенциал визита 
оценивался высоко и был призван принести пользу для сближения двух Церквей, 
а также народов СССР и Объединённой Арабской Республики (ОАР). Однако кон-
кретных шагов с коптской стороны не предпринималось, а визит откладывался 
из года в год. Настоятель храма святого князя Александра Невского в Алексан-
дрии протоиерей М. Стаднюк делал предположение, что сближение двух церквей 
тормозят некоторые лица в окружении коптского патриарха, либо египетские 

1 Подробно об истории и современности Коптской Церкви см.: Нелюбов Б. А. Древние Восточ-
ные Церкви. I. Коптская Церковь // Альфа и Омега. 1998. № 2 (16). С. 330–369.

2 Там же. С. 349.
3 Отчёт о поездке в составе делегации Русской Православной Церкви, возглавляемой Святейшим 

Патриархом Алексием, по странам Ближнего и Среднего Востока преподавателя Ленинградской 
духовной академии М. А. Добрынина от 4.01.1961 г. // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 2. Д. 431. Л. 39.

4 Добрынин М. А., доц. Во имя единения и мира (братские встречи Святейшего Патриарха Алек-
сия с восточными христианами) // Журнал Московской Патриархии. 1961. № . 4. С. 14.



94

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

власти не разрешают Патриарху Кириллу совершить визит в СССР 1. В конеч-
ном итоге Патриарх Кирилл принял решение отменить свою поездку в Москву, 
планировавшуюся на конец 1966 года, а протоиерей М. Стаднюк вынужден был 
констатировать нерешительность действий предстоятеля Коптской Церкви 2.

Митрополит Никодим использовал своё пребывание в Каире, в том чис-
ле транзитное, для поддержания контактов с руководством Коптской Церкви. 
Так, на обратном пути с заседаний Исполнительного и Центрального комитетов 
Всемирного совета Церквей в конце января 1965 года в Энугу (Нигерия) пред-
седатель ОВСЦ вместе с членами церковной делегации прибыл в Каир и посе-
тил Коптскую Патриархию. В ходе однодневного пребывания в Каире по пути 
на Кипр в мае 1967 года митрополит Никодим в сопровождении церковной деле-
гации посетил Коптскую Патриархию, встретился с Патриархом Кириллом и дру-
гими епископами Коптской Церкви. В ходе встречи председатель ОВЦС передал 
Коптскому Предстоятелю денежную помощь на строительство в столице ОАР 
нового кафедрального собора и прилегающих зданий Коптской Патриархии. 
В поддержку помощи строительству от Русской Церкви выступал протоиерей 
М. Стаднюк 3. Работы были завершены в 1968 году — к 1900-летию мученической 
кончины святого апостола Марка. Папа и Патриарх Александрийский и всей Аф-
рики Кирилл VI пригласил Патриарха Московского и всея Руси Алексия посетить 
в июне 1968 года каирские торжества, посвящённые памяти апостола Марка 
и открытию нового кафедрального собора. Состояние здоровья не позволило 
Предстоятелю Русской Церкви прибыть в Каир. В столицу ОАР была направлена 
делегация Московского Патриархата во главе с архиепископом Минским и Бе-
лорусским Антонием (Мельниковым) 4. Коптскому патриарху в качестве дара 
Русской Церкви было передано металлическое облачение на престол нового 
храма, изготовленное в мастерских Московской Патриархии по просьбе офици-
альных представителей Коптской Церкви, а в богословский колледж Коптской 
Патриархии — научное оборудование для кабинета- лаборатории.

Кончина Папы и Патриарха Кирилла, последовавшая 9 марта 1971 года, вы-
звала сочувственные отклики священноначалия Русской Церкви. Московский 
Патриархат на погребении главы Коптской Церкви представлял настоятель 
храма святого князя Александра Невского в Александрии протоиерей А. Каз-
новецкий. На интронизацию новоизбранного Предстоятеля Коптской Церкви 
Шенуды III в Каир в ноябре 1971 года прибыли епископ Виленский и Литовский 
Гермоген (Орехов) и протоиерей А. Казновецкий. Папа и Патриарх Алексан-
дрийский и всей Африки Шенуда стал третьим главой Коптской Церкви с таким 
именем и сто семнадцатым по счёту после апостола Марка. В поздравительном 
послании Папе и Патриарху Шенуде Патриарх Московский и всея Руси Пимен 

1 Рапорт настоятеля храма святого князя Александра Невского в Александрии протоиерея 
М. Стаднюка от 19.01.1966 г. // Архив ОВЦС. Д. 4-А. 1966. С. 11.

2 Рапорт настоятеля храма святого князя Александра Невского в Александрии протоиерея 
М. Стаднюка от 20.10.1966 г. // Архив ОВЦС. Д. 4-А. 1966. С. 3.

3 Рапорт настоятеля храма святого князя Александра Невского в Александрии протоиерея 
М. Стаднюка от 16.05.1967 г. // Архив ОВЦС. Д. 4-А. 1967. Ч. 1. С. 2–4.

4 В состав церковной делегации также вошли настоятель храма святого князя Александра Нев-
ского в Александрии протоиерей А. Казновецкий и протодиакон Н. Дмитриев.



95

(Извеков) отметил наличие общих и близких позиций двух Церквей как в от-
ношениях Поместных Православных Церквей и Древних восточных церквей, 
так и в экуменической сфере, и в служении делу мира 1. Епископ Гермоген и про-
тоиерей Анатолий в дни пребывания в Каире посетили посольство СССР в ОАР 
и встретились с советником А. В. Тетериным.

Патриарх Пимен, находившийся в Египте с мирным визитом, 2 мая 
1972 года в Каире посетил резиденцию коптского патриарха, где встретился 
с Папой и Патриархом Шенудой. Предстоятель Русской Церкви пригласил гла-
ву Коптской Церкви в Москву, а коптских студентов на обучение в духовных 
академиях, что должно было послужить укреплению двусторонних церковных 
отношений. Визит Папы и Патриарха Шенуды в Москву состоялся в первой де-
каде октября 1972 года 2. Нужно отметить, что это была первая поездка главы 
Коптской Церкви в Русскую Церковь и первый официальный визит за пределы 
ОАР Папы и Патриарха Шенуды после его интронизации. В ходе пребывания 
на советской земле Папа и Патриарх Шенуда побывал в Москве и Загорске, где 
посетил известные исторические храмы и духовную академию, а также Эчми-
адзин по приглашению Патриарха- Католикоса всех армян Вазгена I Балджяна. 
В ходе встреч и общения Патриарха Пимена с Папой и Патриархом Шенудой 
было достигнуто соглашение о развитии диалога между двумя церквами и об-
учении студентов из Коптской Церкви в духовных учебных заведениях Москов-
ского Патриархата. На обеде в Троице- Сергиевой лавре 8 октября в день памяти 
преподобного Сергия Радонежского Патриарх Пимен указал на то, что истори-
ческое разделение между Православной Церковью и Древними Восточными 
Церквами, в частности, Коптской Церковью, вызвано «богословскими, поли-
тическими и общественными обстоятельствами», забвением заповеди Христо-
вой о единстве 3. «Осознав всю горечь разделения, мы должны искупить грех 
непослушания взаимной любовью, искренней молитвой и общими усилиями, 
которые, как мы верим, приведут наши Церкви к полному евхаристическому 
общению», — отметил Предстоятель Русской Церкви 4. С мнением Московского 
Патриарха был солидарен Коптский Папа и Патриарх 5. Митрополит Никодим 

1 Письмо Патриарха Московского и всея Руси Пимена Папе и Патриарху Александрийскому 
и всей Африки Шенуде III от 11.11.1971 г. // Архив ОВЦС. Д. 10-Г. 1971. С. 1–2.

2 Главу Коптской Церкви сопровождали митрополит Абутигский Анба Марк, митрополит 
Асьютский Анба Михаил, председатель отдела высших богословских, научных и культурных 
исследований Коптской Церкви титулярный епископ Анба Григорий, председатель обще-
ственных, экуменических и социальных служб Коптской Церкви титулярный епископ Анба 
Самуил (Анба Григорий и Анба Самуил были активными помощниками Папы и Патриарха 
Шенуды, на которых он опирался в своём служении на посту Предстоятеля Коптской Церкви. 
См.: Du Bourguet P. Les Coptes. Paris, 1989. P. 111–112.), епископ Мансурийский Анба Филипп, 
архидиакон Юсеф Мансур Гиргис и корреспондент газеты «Аль- Гумхурийя» и церковного 
журнала «Кираза» Гиргис Хелми Азер.

3 Речь на обеде в Троице- Сергиевой лавре 8 октября 1972 г. // Журнал Московской Патриархии. 
1973. № 1. С. 56.

4 Там же.
5 Рапорт настоятеля Князь- Владимирского собора г. Ленинграда протоиерея И. Ильича пред-

седателю ОВЦС митрополиту Тульскому и Белевскому Ювеналию от 15.10.1972 г. // Архив 
ОВЦС. Д. 10. 1972. С. 19.

Звонарёв С., прот. Коптская и Эфиопская церкви в повестке международных контактов Московского...



96

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

участвовал во всех основных пунктах программы пребывания коптской деле-
гации в СССР, в том числе во встречах глав Церквей, угощал коптских гостей 
обедом в резиденции в Серебряном бору 1. Папа и Патриарх Шенуда и члены 
сопровождавшей его делегации были награждены Патриархом Пименом ор-
денами святого князя Владимира разных степеней. Оценивая итоги визита 
главы Коптской Церкви в Москву, Патриарх Пимен придавал ему историче-
ское значение и выразил надежду, что он послужит укреплению связей двух 
Церквей и дружбы между народами Египта и Советского Союза 2. Священный 
Синод Русской Церкви воспринял состоявшиеся встречи и собеседования де-
ятелей двух Церквей как способные приблизить «вожделенное в угодное Богу 
время вероисповедное единство Древних восточных (нехалкидонских) Церк-
вей и Православной Церкви» 3. Такая церковная позиция приобретала особую 
актуальность в связи с тем, что, по мнению протоиерея М. Стаднюка, Коптская 
Церковь стремилась возглавить движение по объединению Древних Восточных 
Церквей. В подтверждение своих слов церковный представитель приводил со-
стоявшееся 7–12 января 1966 года в Каире совещание Постоянного комитета 
Древних Восточных Церквей, в котором помимо Коптской Церкви — органи-
затора встречи, принимали участие представители Эфиопской, Маланкарской 
и Армянской Церквей 4.

Отношение Коптской Церкви к вопросу церковного единства, 
контакты с христианским миром
Однако желание содействовать объединению единоверных Древних Вос-

точных Церквей не означало готовности Коптской Церкви двигаться по пути 
христианского единства. В ней были сильны антиэкуменические настрое-
ния. «И епископат, и духовенство этой Церкви придерживаются такого мне-
ния, что они являются истинными хранителями православной веры, и если 
 какая-либо Церковь желает единства с ними, то они рады будут принять её, 
не идя со своей стороны ни на какие уступки», — писал протоиерей М. Стад-
нюк председателю ОВЦС в феврале 1967 года 5. Весьма показателен случай 
отмены заседания Исполнительного комитета Всемирного Совета Церквей, 
планировавшегося в феврале 1963 года в Каире. Коптская Церковь выступала 
принимающей стороной международной христианской встречи. Однако про-
тив этих планов поднялись силы внутри самой Коптской Церкви. Недовольство 
верующих подогревалось подготовленными и изданными активистами бро-

1 На обеде также присутствовали Патриарх Пимен, иерархи и ответственные сотрудники уч-
реждений Русской Церкви, в том числе загранучреждений, заместитель председателя Совета 
по делам религий.

2 Ответы Патриарха Московского и всея Руси Пимена на вопросы корреспондента газеты «Аль- 
Гумхурия» и журнала «Кираза» от 12.10.1972 г. // Архив ОВЦС. Д. 10. 1972. С. 1.

3 Определения Священного Синода от 11.10.1972 г. // Журнал Московской Патриархии. 1972. 
№ 11. С. 4.

4 Рапорт настоятеля храма святого князя Александра Невского в Александрии протоиерея 
М. Стаднюка от 20.10.1966 г. // Архив ОВЦС. Д. 4-А. 1966. С. 8–9.

5 Рапорт настоятеля храма святого князя Александра Невского в Александрии протоиерея 
М. Стаднюка от 1.02.1967 г. // Архив ОВЦС. Д. 4-А. 1967. Ч. 1. С. 1.



97

шюрами с критикой ВСЦ. Угроза массовых протестов со стороны верующих 
побудила египетские власти отказать в разрешении на проведение заседания 
Исполкома ВСЦ.

Несмотря на напряжённость в Коптской Церкви по отношению к идее цер-
ковного единства, она не могла изолироваться от контактов с христианским 
миром, в том числе на площадках межхристианских организаций. Поэтому 
в иерархии Коптской Церкви имелись лица, которым было поручено поддер-
жание отношений с христианскими Церквами. В их числе — председатель 
общественных, экуменических и социальных служб Коптской Церкви (аналог 
Отдела внешних церковных сношений) титулярный епископ Самуил (до епи-
скопской хиротонии священник Макарий Эль Сауриани). Архиепископ Ярослав-
ский и Ростовский Никодим (Ротов) в своём поздравительном письме в адрес 
епископа Самуила по случаю его архиерейской хиротонией отметил: «Питаю 
светлую надежду, что наши тесные контакты по экуменической деятельности 
принесут желанные плоды в укреплении вожделенного христианского единства 
и в служении примирению человечества» 1. Эти надежды были небеспочвен-
ны, поскольку епископ Самуил был участником межхристианских контактов, 
в том числе под эгидой Всемирного совета церквей и Христианской мирной 
конференции. В частности, коптский иерарх присутствовал на Консультации 
представителей Церквей — членов Христианской мирной конференции, христи-
анских и экуменических советов и региональных комитетов ХМК, состоявшейся 
в Загорске в апреле 1966 года. Представитель Коптской Церкви совершил в зале 
Отдела внешних церковных сношений литургию на коптском языке для своих 
единоверцев. Она стала первым коптским богослужением в Москве и, по свиде-
тельству очевидцев, произвела большое впечатление на представителей Русской 
Церкви 2.

Поддержка арабского населения и помощь Коптской Церкви 
как реакция Московского Патриархата на Шестидневную вой ну
В церковных кругах и общественности Египта ожидалась поддержка араб-

скому населению со стороны Русской Церкви в ходе Шестидневной вой ны 
5–10 июня 1967 года. Уже после окончания активной фазы военных действий 
в египетских газетах появилось сообщение о том, что Патриарх Алексий об-
ратился к Папе и Патриарху Кириллу с предложением созвать в Александрии 
совещание глав всех христианских Церквей для принятия общего решения 
в связи с милитаризацией Иерусалима Израилем. Однако такого письма не су-
ществовало, а желаемое выдавалось за действительное. Впрочем, это не оз-
начало, что Московский Патриархат оставался в стороне от проблемы. Летом 
1967 года Русская Церковь оказала гуманитарную помощь Коптской Церкви 
для передачи пострадавшим мирным жителям и беженцам, в том числе медика-

1 Письмо председателя ОВЦС архиепископа Ярославского и Ростовского Никодима епископу 
Самуилу № 272 от 11.02.1963 г. // Архив ОВЦС. Д. 10. 1963.

2 Казновецкий А., прот. Представитель братской Коптской Церкви епископ Самуил в Москве // 
Журнал Московской Патриархии. 1966. № 6. С. 63.

Звонарёв С., прот. Коптская и Эфиопская церкви в повестке международных контактов Московского...



98

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

ментами и денежными средствами 1. Делегация Русской Церкви во главе с епи-
скопом Подольским Гермогеном (Ореховым) участвовала в январе 1969 года 
в Каире во Второй международной конференции в поддержку арабских наро-
дов 2. По итогам мероприятия митрополит Никодим писал епископу Самуилу: 
«Выражаем нашу уверенность, что деятельность конференции послужит делу 
справедливости и мира на Ближнем Востоке, будет содействовать разрядке 
международной напряжённости в целом и облегчит тяжёлые испытания, вы-
павшие на долю арабского народа» 3. О позиции Русской Церкви в отношении 
Шестидневной вой ны и оккупации Израилем египетских территорий заявил 
Патриарх Московский и всея Руси Пимен, обращаясь к пребывавшему с визи-
том в Москве Папе и Патриарху Александрийскому и всей Африки Шенуде III: 
«Мы гневно осуждаем варварскую агрессию Израиля против вашей родины 
и выражаем свою солидарность с мужественным египетским народом» 4.

Связи Московского Патриархата и Эфиопской Церкви в контексте 
церковно- государственных отношений
Русская Православная Церковь демонстрировала открытость к налажива-

нию отношений с Эфиопской Церковью, которая обрела автокефальный статус 
в 1959 году 5. Такая открытость выражалась в праздничной переписке Предстоя-
телей и представителей двух Церквей, взаимных визитах на различных уровнях, 
в ходе которых происходило общение и обмен мнениями по вопросам повестки 
двусторонних отношений и многостороннего христианского сотрудничества. 
Традиционно дружественный характер связей Русской Православной Церк-
ви и Эфиопской Церкви отмечали советские дипломаты 6. Такие связи имели 
большее значение и для двусторонних контактов СССР и Эфиопии, учитывая, 
что, по признанию руководства посольства Советского Союза в Аддис- Абебе, 
Эфиопская Церковь играла важную роль в общественной и политической жизни 
страны 7. Современный эфиопско- российский историк Ныгусие Кассае Вольде 
Микаэль отмечает то обстоятельство, что Советский Союз в своих отношениях 
с Эфиопией прибегал к посредничеству Русской Церкви 8. Руководство Эфиоп-
ской Церкви также искало посредничества Московского Патриархата в под-

1  Телеграмма председателя ОВЦС митрополита Ленинградского и Ладожского Никодима Папе 
и Патриарху Александрийскому и всей Африки Кириллу от 12.08.1967 г. // Архив ОВЦС. Д. 10. 
1967.

2 В состав церковной делегации также входили протоиерей А. Казновецкий и переводчик 
А. В. Лапин.

3 Письмо председателя ОВЦС митрополита Ленинградского и Новгородского Никодима епи-
скопу Самуилу № 400 от 14.03.1969 г. // Архив ОВЦС. Д. 10. 1969.

4 Речь на обеде в Троице- Сергиевой лавре 8 октября 1972 г. // Журнал Московской Патриархии. 
1973. № 1. С. 57.

5 Об истории и современном положении Эфиопской Церкви см.: Нелюбов Б. А. Древние Восточ-
ные церкви. II. Эфиопская Церковь // Альфа и Омега. 1998. № 3 (17). С. 361–392.

6 Международные связи Эфиопской Православной Церкви. Справка атташе посольства СССР 
в Эфиопии М. Дедушкина № 363 от 20.08.1973 г. // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 8. Д. 64. Л. 104–105.

7 Письмо посла СССР в Эфиопии Л. Ф. Теплова председателю Совета по делам религий В. А. Ку-
роедову № 68 от 7.02.1968 г. // АВПРФ, ф. 0143, оп. 28, п. 41, д. 8, л. 13.

8 Ныгусие Кассае В. М. Хайле Селассие I — император Эфиопии. 2-е изд. М.: РУДН, 2019. С. 260.



99

держке со стороны советского правительства. Так, в июле 1971 года Патриарх 
Эфиопской Церкви Абуна Теофилос обратился к митрополиту Ленинградскому 
и Новгородскому Никодиму с просьбой оказать содействие в поддержке совет-
скими государственными властями кандидатуры министра связи, транспорта 
и почты Эфиопии Лия Эндалкашева Маконена, выдвинутого правительством 
Эфиопии на пост генерального секретаря ООН 1.

Контакты на уровне Предстоятелей
Между Патриархом Московским и всея Руси Алексием и первым Патриар-

хом Эфиопской Церкви Абуной Василием была налажена переписка, которая 
свидетельствует о тёплых взаимных чувствах. Когда длительная болезнь главы 
Эфиопской Церкви вплоть до кончины, последовавшей в октябре 1970 года, 
не позволила ему принимать деятельное участие в церковной жизни, Патриарха 
Василия замещал архиепископ Харарский Абуна Теофилос. Активную переписку 
с заместителем эфиопского патриарха поддерживал председатель ОВЦС. Её 
значение тем более возрастало, что архиепископ Теофилос в апреле 1971 года 
был избран главой Эфиопской Церкви и стал её вторым патриархом. По ут-
верждению современного исследователя истории Древних Восточных Церквей 
профессора Б. А. Нелюбова, Патриарх Абуна Теофилос во время официальных 
встреч в присутствии представителей Поместных Православных Церквей неод-
нократно исповедовал православную веру 2. Телеграммы от священноначалия 
Русской Церкви с тёплыми словами поздравлений в адрес Патриарха Теофилоса 
свидетельствовали о налаженной к тому времени тесной связи между двумя 
Церквами на высшем уровне. Новоизбранному патриарху ко дню его интрони-
зации «в знак искреннего уважения и любви» и в качестве «символа братских 
отношений между <…> церквами и народами» была передана митра Патри-
арха Московского и всея Руси Алексия 3.

Император Эфиопии как фактор межцерковных связей
В отношениях двух Церквей важную роль играл император Эфиопии Хай-

ле Селассие I. Он уделял внимание развитию межцерковных связей, выступал 
инициатором проведения международных встреч. Святейший Патриарх Алек-
сий встречался с императором в Москве в июле 1959 года в ходе официального 
визита Хайле Селассие в СССР. Состоялось знакомство, и установилась личная 
связь, поддерживаемая в последующие годы. Эфиопский монарх совершал же-
сты внимания к Предстоятелю Русской Церкви. Так, в августе 1961 года им-
ператор направил Патриарху Алексию Библию на эфиопском языке. В апреле 
1962 года Патриарх Алексий соболезновал императору Хайле Селассие в свя-
зи с безвременной кончиной его сына принца Ахле Селассие, последовавшей 

1 Письмо Патриарха Эфиопской Церкви Абуны Теофилоса митрополиту Ленинградскому 
и Новгородскому Никодиму № 706/233 от 22.07.1971 г. // Архив ОВЦС. Д. 57. 1971. С. 1–2.

2 Нелюбов Б. А. Древние Восточные Церкви. II. Эфиопская Церковь // Альфа и Омега. 1998. № 3 
(17). С. 391.

3 Приветственное послание главе Эфиопской Церкви от 29.04.1971 г. // Журнал Московской 
Пат риархии. 1971. № 6. С. 25.

Звонарёв С., прот. Коптская и Эфиопская церкви в повестке международных контактов Московского...



100

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

вскоре после смерти супруги императора. Предстоятель Русской Церкви и им-
ператор Эфиопии обменивались поздравлениями с Рождеством Христовым 
и новолетием.

Император Хайле Селассие 31 октября 1964 года пригласил Патриарха 
Алексия принять участие в совещании глав Православных и Древних Восточных 
Церквей. Впоследствии совещание было решено переформатировать во встре-
чу 15–21 января 1965 года в Аддис- Абебе глав и представителей Древних Вос-
точных Церквей, на которой присутствовала делегация Русской Православной 
Церкви в составе председателя ОВЦС митрополита Ленинградского и Ладож-
ского Никодима, управляющего делами Московской Патриархии архиепископа 
Таллинского и Эстонского Алексия (Ридигера), епископа Воронежского и Ли-
пецкого Владимира (Котлярова), секретаря ОВЦС А. С. Буевского и консультан-
та ОВЦС Н. А. Заболотского.

В 1967 году в ходе второго официального визита императора Хайле Селас-
сие в Москву состоялась вторая личная встреча Предстоятеля Русской Церк-
ви и эфиопского монарха. Патриарх Алексий в своём приветственном слове 
в адрес императора отметил его «великое христианское делание» и «мудрое 
правление» 1. «Ввиду Вашего благожелательного отношения к Русской Право-
славной Церкви те братские узы, которые соединяют христиан наших церквей, 
служат и делу укрепления дружбы между нашими народами», — заявил Пред-
стоятель на встрече 2. Император Хайле Селассие совершил свой третий визит 
в СССР в 1970 году. После кончины Патриарха Алексия к переписке с импера-
тором Эфиопии присоединился Местоблюститель Московского Патриаршего 
Престола митрополит Крутицкий и Коломенский, а затем Патриарх Москов-
ский и всея Руси Пимен. В 1971 году в Эфиопию для императора был направлен 
дар Русской Церкви — металлическое облачение на престол, изготовленное 
в мастерских Московской Патриархии. Такое внимание к эфиопскому монарху 
со стороны священноначалия Русской Церкви объяснялось высокой степенью 
его влияния на Эфиопскую Церковь, в развитии контактов с которой был заин-
тересован Московский Патриархат. В свою очередь Эфиопская Церковь, будучи 
большой общественной силой, служила опорой императорской власти 3.

Визиты церковных делегаций
Пределы Русской Церкви в июне 1961 года посетила делегация Эфиопской 

Церкви во главе с архиепископом Гондара Абуной Петросом 4. Эфиопские гости 
побывали в Москве, Ленинграде, Одессе, где были приняты Святейшим Патри-
архом Алексием, а также Киеве. Важным пунктом визита стала Ленинградская 
духовная академия, в которой африканские церковные деятели познакомились 

1 Приветственное слово Патриарха Московского и всея Руси Алексия императору Эфиопии 
Хайле Селассие I [без даты] // Архив ОВЦС. Д. 57. 1967. С. 1.

2 Там же.
3 Эфиопская ортодоксальная церковь. Краткая справка атташе посольства СССР в Эфиопии 

Н. Прошина № 294 от 9.11.1958 г. // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 8. Д. 64. Л. 308.
4 В состав делегации вошли архимандрит Вольде Хавариат, заместитель директора богослов-

ского колледжа в Аддис- Абебе Самуэль Террефе, доктор Иоаннис Эквале и аспирант Западно-
германского университета Микаэль Абебе.



101

с постановкой духовного образования. Предстоятель Русской Церкви отметил 
гостей орденами святого князя Владимира. По итогам посещения член делега-
ции заместитель директора богословского колледжа в Аддис- Абебе Самуэль 
Террефе обратил слово благодарности в адрес Патриарха Алексия и выразил 
готовность развивать связи с Московским Патриархатом в области академи-
ческого сотрудничества 1.

Патриарх Алексей, констатируя наличие между двумя церквами «самых 
благоприятных отношений», пригласил представителей Эфиопской Церкви 
посетить СССР в 1965 году в целях ознакомления с церковной жизнью. Предсто-
ятель Русской Церкви выразил надежду на то, что визит эфиопских церковных 
деятелей «ещё более укрепит дружбу и взаимосотрудничество наших церквей 
и послужит торжеству веры, любви и мира между нашими братскими народа-
ми» 2. На призыв откликнулся архиепископ Абуна Петрос, вновь побывав в СССР 
в конце сентября — начале октября 1965 года. Эфиопский церковный деятель 
совершил поездку в Троице- Сергиеву лавру, Псков и Псково- Печерский мона-
стырь. Представитель Эфиопской Церкви отмечал внимательное и дружелюб-
ное отношение к себе не только со стороны иерархов, духовенства и церковных 
учёных, но и со стороны простых верующих 3. Уже после окончания визита пред-
седатель ОВЦС направил архиепископу Абуне Петросу памятные фотографии, 
сделанные в обители преподобного Сергия.

Митрополит Ленинградский и Ладожский Никодим сообщил архиеписко-
пу Харарскому Абуне Теофилосу о том, что Русская Церковь вновь готова при-
нять в 1966 году делегацию из Эфиопской Церкви. Приглашение было принято 
и в октябре в СССР отправились член Синода Эфиопской Церкви архиепископ 
Тигрейский Абуна Иоаннес Гебре Езус (глава делегации), викарный епископ 
Харарский Абуна Авраам Мхирету, ректор семинарии во имя святого апостола 
Петра архимандрит Хайле Михаил Нассибу Таффесе и заведующий Отделом 
внешней миссии Эфиопской Церкви архимандрит Гавриил Медхин Иоаннес. 
Представителям Эфиопской Церкви было оказано всё необходимое гостепри-
имство. Гости побывали в Москве, Ленинграде и Пскове, посетили Троице- 
Сергиеву лавру и Псково- Печерский монастырь, Московскую и Ленинградскую 
духовные академии, совершили визит в Ялту, осмотрели достопримечательно-
сти южного берега Крыма. Церковные деятели были приняты Предстоятелем 
Русской Церкви, встретились с председателем ОВЦС. Временный поверенный 
в делах Эфиопии в СССР Гобези Таффете устроил в честь соотечественников 
приём, на котором присутствовали митрополит Никодим и заместитель пред-
седателя Совета по делам религий П. В. Макарцев. По возвращении эфиопских 
гостей на родину Патриарх Алексий в своём письме императору Хайле Селассие 
выразил надежду на продолжение взаимных поездок иерархов и священнослу-

1 Террефе С. Слово благодарности // Журнал Московской Патриархии. 1961. № 8. С. 38–39.
2 Письмо Патриарха Московского и всея Руси Алексия Патриарху Эфиопской Церкви Василию 

от 30.06.1965 г. // Архив ОВЦС. Д. 57. 1965.
3 Беседа секретаря редакции «Журнала Московской Патриархии» Е. А. Карманова с архиепи-

скопом Гондарским Петром // Журнал Московской Патриархии. 1965. № 12. С. 25; «Беседа 
с архиепископом Петросом Гондарским». Статья. Рукопись. 15.11.1965 г. // ОР РГБ. Ф. 929. К. 1. 
Ед. хр. 41. Л. 3–4.

Звонарёв С., прот. Коптская и Эфиопская церкви в повестке международных контактов Московского...



102

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

жителей Русской Православной Церкви и Эфиопской Церкви 1, а в письме Пат-
риарху Василию — уверенность в укреплении дружбы между двумя Церквами 
и народами 2. Предстоятель Русской Церкви передал главе Эфиопской Церкви 
вместе с письмом памятную панагию.

Представителей Московского Патриархата также гостеприимно встречали 
на эфиопской земле. Одна из таких поездок состоялась в марте 1966 года, когда 
пределы Эфиопской Церкви посетила делегация Русской Церкви во главе с ар-
хиепископом Минским и Белорусским Антонием (Мельниковым). Церковные 
делегаты были приняты императором Эфиопии. Последний выступил с ини-
циативой обмена между двумя Церквами постоянными представительствами. 
Состоялась встреча архиепископа Антония с архиепископом Харарским Абуной 
Теофилосом. В ходе собеседования, в числе прочего, обсуждалась помощь Рус-
ской Церкви трём семинариям Эфиопской Церкви. Иерарх Московского Патри-
архата направил директору Императорской канцелярии по церковным делам 
и руководителю Миссионерского центра Эфиопской Церкви в Аддис- Абебе 
архимандриту Хабта- Мариам Воркинех, а также капеллану императорского 
дворцового храма и директору колледжа святого Павла в Аддис- Абебе архи-
мандриту Насибу приглашения совершить визит в Русскую Церковь в 1966 году.

Делегация Московского Патриархата во главе с митрополитом Ленинград-
ским и Новгородским Никодимом в очередной раз находилась на эфиопской 
земле по приглашению руководства Эфиопской Церкви в конце октября —
первой декаде ноября 1969 года. Предложение о проведении такого визита 
внесло посольство СССР в Эфиопии в отчёте за 1967 год. По мнению совет-
ских дипломатов, контакты с Эфиопией по церковной линии могли служить 
внешнеполитическим интересам СССР 3. Московские гости посетили древние 
христианские памятники в Эфиопии, познакомились с жизнью Эфиопской 
Церкви. Председатель ОВЦС за время поездки шесть раз встретился с импе-
ратором Эфиопии, в том числе имел аудиенцию у монарха, после чего между 
ними установилось общение, поддерживаемое последующей поздравительной 
перепиской. По свидетельству советских дипломатов в Аддис- Абебе, император 
оказывал особое внимание главе русской церковной делегации, предоставив 
митрополиту Никодиму право первому выступить на приёме в честь тридцать 
девятой годовщины своей коронации. Монарх так же лично интересовался про-
граммой визита Представителей Русской Церкви 4. На встрече митрополита 
Никодима и архиепископа Харарского Абуны Теофилоса обсуждались вопросы 
сотрудничества двух Церквей, в том числе возможность проведения богослов-

1 Письмо Патриарха Московского и всея Руси Алексия императору Эфиопии Хайле Селассие I 
от 2.11.1966 г. // Архив ОВЦС. Д. 57. 1966.

2 Письмо Патриарха Московского и всея Руси Алексия Патриарху Эфиопской Церкви Василию 
от 2.11.1966 г. // Архив ОВЦС. Д. 57. 1966.

3 Письмо заместителя заведующего Третьим африканским отделом МИД СССР Д. И. Заикина 
председателю Совета по делам религий В. А. Куроедову № 171/3афо от 4.04.1968 г. // АВПРФ, 
ф. 0143, оп. 28, п. 41, д. 8, л. 14.

4 К пребыванию в Эфиопии делегации Русской Православной Церкви. Справка за подписью 
первого секретаря посольства СССР в Эфиопии В. Шорина № 270 от 14.11.1969 г. // АВПРФ, 
ф. 0143, оп. 29, п. 42, д. 4, л. 82.



103

ских собеседований, направление эфиопских студентов на обучение в духовные 
школы Московского Патриархата, содействие со стороны Русской Церкви в на-
лаживании свечного производства в Эфиопии. Митрополит Никодим передал 
архиепископу Теофилосу приглашение направить делегацию Эфиопской Церк-
ви в Советский Союз.

Очередным поводом посетить эфиопскую землю для председателя ОВЦС 
стала интронизация новоизбранного главы Эфиопской Церкви Патриарха Абуны 
Теофилоса в мае 1971 года в Аддис- Абебе. Председателя ОВЦС в поездке сопрово-
ждал преподаватель Ленинградской духовной академии священник Н. Гундяев. 
Посольство СССР в Аддис- Абебе выражало заинтересованность в дальнейшем 
развитии двусторонних церковных контактов при новом главе Эфиопской Церк-
ви, что отвечало интересам Советского Союза в африканской стране 1.

Сотрудничество Московского Патриархата и Эфиопской Церкви 
в христианском движении за мир
В повестку отношений двух Церквей входило сотрудничество по линии 

христианского мирного движения. Московский Патриархат, активно вовле-
чённый в деятельность пражской Христианской мирной конференции, был за-
интересован в расширении круга участников мирного движения из числа дру-
жественных Церквей, имевших древнюю историю и авторитет в христианском 
мире. Одной из таких церквей стала Эфиопская Церковь. На Всехристианском 
мирном конгрессе в Праге в июне 1961 года Эфиопскую Церковь по благослове-
нию Патриарха Абуны Василия представлял архиепископ Гондара Абуна Петрос. 
Председатель ОВЦС архиепископ Ярославский и Ростовский Никодим, зани-
мавший должность вице-президента ХМК, в апреле 1962 года просил Патриарха 
Василия назначить представителя Эфиопской Церкви членом учреждённого 
в 1961 году Совещательного комитета продолжения работы ХМК с тем, чтобы 
такой представитель мог принять участие в первой ежегодной сессии Комитета 
в мае 1962 года в Карловых Варах 2. В целях выяснения мнения Патриарха Васи-
лия о перспективах дальнейшего участия Эфиопской Церкви в христианском 
мирном движении, а попутно и двусторонних контактов Русской Православной 
Церкви и Эфиопской Церкви, в Аддис- Абебу в апреле 1962 года был направлен 
член Международного секретариата Христианской мирной конференции прото-
иерей П. Соколовский. Посланник Московского Патриархата и ХМК встретился 
с эфиопским патриархом, а также получил аудиенцию императора.

В начале 1963 года архиепископ Ярославский и Ростовский Никодим совер-
шил визит в Аддис- Абебу 3. На встрече с главой Эфиопской Церкви иерарх Рус-
ской Церкви обсудил вопросы двусторонних церковных отношений и передал 

1 Письмо заведующего Третьим африканским отделом МИД СССР Д. Ф. Сафонова председателю 
Совета по делам религий В. А. Куроедову № 48/3афо от 23.02.1972 г. // АВПРФ, ф. 0143, оп. 32, 
п. 45, д. 6, л. 49.

2 Письмо председателя ОВЦС, вице-президента ХМК архиепископа Ярославского и Ростовского 
Никодима Патриарху Эфиопской Церкви Василию № 590 от 21.04.1962 г. // Архив ОВЦС. Д. 57. 
1962. С. 1–2.

3 Это была вторая поездка архиепископа Никодима в Эфиопию. Первая состоялась в 1959 году.

Звонарёв С., прот. Коптская и Эфиопская церкви в повестке международных контактов Московского...



104

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

письмо Патриарха Алексия с приглашением Эфиопской Церкви к активному 
участию в христианском мирном движении. Патриарх Василий поддерживал 
цели и задачи Христианской мирной конференции и делегировал на заседание 
Совещательного комитета продолжения работы ХМК в июне 1963 года в Прагу 
эфиопских церковных представителей. Однако они по невыясненной причине 
не смогли прибыть в столицу Чехословакии.

В очередной раз протоиерей П. Соколовский посетил Эфиопию в январе 
1964 года. Его задачей было поддержать участие делегации Эфиопской Церкви 
в заседании Всехристианского мирного конгресса в Праге в 1964 году. По сви-
детельству отца Павла, Патриарх Василий и архиепископ Харарский Абуна 
Теофилос выразили готовность принимать активное участие в инициативах 
ХМК 1. Благодаря содействию со стороны Московского Патриархата делега-
ция Эфиопской Церкви во главе с архиепископом Гондара Абуной Петросом 
в марте- апреле 1968 года стала участницей Третьего Всехристианского мирного 
конгресса в Праге, а в сентябре- октябре 1971 года посетила пражский Четвёр-
тый Всехристианский мирный конгресс 2.

В ноябре- декабре 1972 года в Аддис- Абебе пребывала делегация ХМК 
во главе с вице-президентом ХМК и председателем президиума Всеафриканской 
конференции Церквей пастором Евангелической церкви Мадагаскара Ричар-
дом Андриаманджато 3. Русскую Церковь в делегации представлял патриарший 
экзарх Украины митрополит Киевский и Галицкий Филарет (Денисенко). Де-
легация была принята императором Эфиопии Хайле Селассие.

Академические контакты
Дополнительной скрепой для Русской Православной Церкви и Эфиопской 

Церкви были призваны послужить академические контакты — весьма перспек-
тивные как в плане развития текущих молодёжных связей, так и укрепления 
будущих отношений двух Церквей. На полезность обучения эфиопских сту-
дентов в духовных академиях Русской Церкви указывали дипломаты посоль-
ства СССР в Аддис- Абебе ещё в апреле 1960 года 4. Архиепископ Гондара Абуна 
Петрос в ходе своего посещения Советского Союза в июне 1961 года в беседе 
с Патриархом Алексием дважды поднимал вопрос обучения молодых людей 
из Эфиопии в духовных учебных заведениях в СССР. Между сторонами была 
достигнута соответствующая договорённость 5. В ноябре 1965 года Патриарх 

1 Рапорт члена Международного секретариата ХМК протоиерея П. Соколовского председателю 
ОВЦС митрополиту Ленинградскому и Ладожскому Никодиму от 11.02.1964 г. // Архив ОВЦС. 
Д. 10-Б. 1964. С. 4.

2 Русская Церковь покрыла расходы на перелёт и проживание эфиопских церковных делегатов.
3 Изначально предполагалось, что делегацию ХМК возглавит митрополит Ленинградский 

и Новгородский Никодим, однако тяжёлое заболевание (инфаркт миокарда) не позволило 
ему отправиться в Эфиопию.

4 К вопросу об обмене визитами между представителями Русской Православной и Эфиопской 
ортодоксальной церквами в 1959 году и их значение. Справка атташе посольства СССР в Эфи-
опии Н. Прошина № 143 от 25.04.1960 г. // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 2. Д. 289. Л. 33.

5 Доклад архимандрита Филарета (Денисенко) председателю ОВЦС архиепископу Ярославско-
му и Ростовскому Никодиму от 6.07.1961 г. // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 2. Д. 430. Л. 149; запись 



105

Алексий обратился к Патриарху Василию с официальным предложением напра-
вить пять студентов Эфиопской Церкви для обучения в академиях Московско-
го Патриархата 1. Предложение было с благодарностью принято руководством 
Эфиопской Церкви 2. Местом обучения была определена Ленинградская духов-
ная академия, где к тому времени открылся факультет африканской христи-
анской молодёжи 3. В ноябре 1965 года в Отдел внешних церковных сношений 
обратился выпускник Эфиопской богословской семинарии в Аддис- Абебе, со-
вершавший служение в Нью- Йорке, архимандрит Гебре Экзиабхер Дегу с про-
шением принять его на обучение в духовную академию. Председатель Отде-
ла митрополит Ленинградский и Ладожский Никодим считал, что обучение 
эфиопского священнослужителя возможно на африканском факультете ЛДА 4. 
В 1966 году на африканском факультете обучались шесть студентов из Эфиопии. 
В 1970–1971 учебном году в Ленинградскую духовную академию прибыли ещё 
десять студентов из Эфиопской Церкви, что стало результатом договорённо-
стей, достигнутых на встрече митрополита Никодима и архиепископа Теофи-
лоса в октябре 1969 года в Аддис- Абебе 5. В том же учебном году к эфиопским 
студентам присоединился протеже архиепископа Годжамского Абуны Маркоса 
диакон Деребе Уольде Тсадык.

Обучение молодых людей из Эфиопии в Ленинградской духовной академии 
было нацелено на укрепление связей двух Церквей и вовлечение эфиопских 
выпускников в международную деятельность Русской Церкви на миротворче-
ском направлении. Председатель ОВЦС в марте 1971 года обратился в адрес 
главы Эфиопской Церкви с просьбой направить выпускника ЛДА священни-
ка Соломона Г. Селассие на встречу руководителей пяти тематических групп 
IV Всехристианского мирного конгресса, запланированную в апреле в Москве, 
а в мае того же года в Софию на заседание Молодёжной комиссии Христианской 
мирной конференции.

беседы второго секретаря посольства СССР в Эфиопии Б. Н. Нечаева с архиепископом Гондара 
Аббой Петросом от 23 июля 1961 г. Из дневника Б. Н. Нечаева № 331 от 19.08.1961 г. // ГАРФ. Ф. 
Р-6991. Оп. 2. Д. 430. Л. 128–129.

1 Письмо Патриарха Московского и всея Руси Алексия Патриарху Эфиопской Церкви Василию 
от 6.11.1965 г. // Архив ОВЦС. Д. 57. 1965.

2  Письмо наместника патриарха Эфиопской Церкви архиепископа Харарского Абуны Теофи-
лоса Патриарху Московскому и всея Руси Алексию от 26.11.1965 г. // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 2. Д. 
602. Л. 184.

3  В числе эфиопских студентов: священник Соломон Г. Селассие, диаконы Еман Бирхан Те-
шоме, Семеатсидк Конке и Йесус Вольд Маркос, а также Хабте Селассие Тесфа. Трое из пяти 
студентов были женаты и имели детей, однако отправились в Ленинград без своих семей, 
что соответствовало условиям обучения. Хабте Селассие Тесфа в 1971 году окончил акаде-
мию со степенью кандидата богословия и был оставлен при учебном заведении для работы 
над магистерской диссертацией.

4  Архимандрит Гебре Экзиабхер Дегу подготовил в академии кандидатскую диссертацию 
на тему «Царство Божие», которую и защитил в 1968 году.

5 Среди вновь прибывших эфиопских студентов: иеромонахи Иассу Тефери Хайлемариам, 
Элиас Абаба, Эригеви Улд Гебриэл Тесфамихаэл и Гебре Михаель Уолде Рафаэл, священники 
Берхан Гебре Эммануэл и Туме Лисан Касса, диаконы Бейде Мариам Мерша, Тсехай Берхану, 
Мезерет Макконен и Мерави Тебеге.

Звонарёв С., прот. Коптская и Эфиопская церкви в повестке международных контактов Московского...



106

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Братское содействие Московского Патриархата 
Эфиопской Церкви
Русская Церковь оказывала храмам и учебным заведениям Эфиопской 

Церкви разнообразную помощь. Так, в мастерских Московской Патриархии 
для престола новопостроенного храма в честь Архистратига Гавриила в Кулуби 
было изготовлено металлическое облачение, а также подготовлен комплект 
церковной утвари. В декабре 1965 года груз был отправлен архиепископу Харар-
скому Абуне Теофилосу. В сентябре 1966 года в дар Эфиопской Церкви от Мо-
сковского Патриархата передано школьное оборудование, состоящее из двух 
комплектов наглядных пособий, лабораторной аппаратуры и инвентаря по фи-
зике, химии и биологии, а в январе- феврале 1968 года в Эфиопию направлен 
специалист по установке и использованию оборудования 1. Такого рода помощь 
стала заметным событием в жизни Эфиопской Церкви 2.

Отдел внешних церковных сношений помогал наладить производство цер-
ковных свечей для нужд эфиопских храмов. В феврале 1971 года с соответствую-
щей просьбой в адрес митрополита Ленинградского и Новгородского Никодима 
обратился управляющий делами Эфиопской Церкви архимандрит Нубуред Де-
метрос Г. Мариам. Для свечного завода, расположившегося в одном из переобо-
рудованных помещений школы святого апостола Павла в Аддис- Абебе, было 
передано необходимое производственное оборудование. С целью его установки 
и обучения рабочего персонала в мае 1972 года в Эфиопию прибыл заведующий 
свечных мастерских Ленинградской епархии Ю. С. Кудинкин.

Проект учреждения представительства Русской Церкви 
в Аддис- Абебе
Учитывая важную роль Эфиопской Церкви в общественной и политиче-

ской жизни Эфиопии, посольство СССР в Аддис- Абебе признало целесообраз-
ным проведение переговоров с руководством Эфиопской Церкви по вопросу 
учреждения постоянного представительства Русской Православной Церкви 
в Аддис- Абебе 3. Идея двум Церквам обменяться представительствами поддер-
живалась императором Эфиопии. Возможность реализации данного проекта 
рассматривалась Советом по делам религий 4. Однако он не встретил поддержки 
со стороны руководства ОВЦС, поскольку его реализация предполагала ответ-
ный шаг — открытие представительства Эфиопской Церкви в Москве. Между 
тем, прецедентов обмена представительствами Русской Церкви с неправослав-
ными Церквами не было. Это понимали и в Эфиопской Церкви. В ходе встречи 
и деловой беседы митрополита Никодима с архиепископом Харарским Абуной 
Теофилосом в Аддис- Абебе осенью 1969 года тема обмена представительствами 

1 Андрей Владимирович Брюханов.
2 The Ethiopian Orthodox Church. / Ed. by Aymro Wondmagegnehu, Joachim Motovu. Addis Ababa: 

The Ethiopian Orthodox Mission, [without a year]. P. 120.
3 Письмо заместителя министра иностранных дел СССР В. С. Семёнова председателю Совета 

по делам религий В. А. Куроедову № 203/3афо от 27.03.1967 г. // АВПРФ, ф. 0143, оп. 27, п. 39, 
д. 12, л. 1.

4 Письмо В. А. Куроедова В. С. Семёнову № 83/с от 4.04.1967 г. // Там же, л. 2.



107

не поднималась 1. Эфиопская сторона отдавала приоритет открытию в Эфиопии 
русской православной школы, которая служила бы противовесом возрастаю-
щему числу католических и протестантских школ в стране 2.

Контакты руководства Московского Патриархата с эфиопской 
дипломатической миссией в Москве
Священноначалие Русской Церкви поддерживало отношения с посоль-

ством Эфиопии в Москве. В начале 1960 года председатель ОВЦС преподнёс 
главе эфиопской дипломатической миссии Чрезвычайному и Полномочному 
послу Гетахуну Тесемме в ответ на его просьбу иконы Спасителя и Божией 
Матери в качестве знака братского общения между Русской Православной 
Церковью и Эфиопской Церковью. В мае 1967 года Патриарх Алексий принял 
новоназначенного посла Эфиопии в Москве Беллеге Гебре Цадыку. Во встре-
че участвовал заместитель председателя ОВЦС епископ Зарайский Ювеналий 
(Поярков). Предстоятель Русской Церкви выразил сожаление тем, что в силу 
возраста не может посетить Эфиопию, к которой он испытывает большую сим-
патию, равно как и к императору Хайле Селассие — человеку «мудрому и глубо-
коверующему» 3. В конце декабря 1969 года председатель ОВЦС митрополит Ле-
нинградский и Новгородский Никодим принял советника посольства Эфиопии 
в СССР Абдаллу Нура. Между ответственными сотрудниками ОВЦС и атташе 
по вопросам образования посольства Эфиопии в Москве велась переписка от-
носительно хода и результатов обучения эфиопских студентов в Ленинградской 
духовной академии.

Выводы
Исследование взаимоотношений Русской Православной Церкви с Коптской 

и Эфиопской Церквами в 60-е — начале 70-х годов XX века позволяет прий-
ти к выводу об их дружественном настрое и характере. Иерархи, духовенство 
и верующие двух ориентальных Церквей проявляли открытость к контактам 
с представителями Московского Патриархата. С точки зрения московского цер-
ковного священноначалия перспектива развития отношений Православной 
Церкви и Древних Восточных Церквей включала в себя достижение вероиспо-
ведного единства. Руководство Коптской Церкви в целом разделяло такую хри-
стианскую надежду, однако не могло не учитывать и настроений внутри своей 
общины верующих, которые характеризовались сдержанностью по отношению 
к вопросу объединения с Церквами других исповеданий.

Повышенный интерес Советского Союза к Эфиопии, ставший особенно 
заметным в середине 60-х годов XX века, сказывался и на активности Русской 
Церкви на эфиопском направлении. В эти годы происходит интенсификация 

1 К пребыванию в Эфиопии делегации Русской Православной Церкви. Справка за подписью 
первого секретаря посольства СССР в Эфиопии В. Шорина № 270 от 14.11.1969 г. // АВПРФ, ф. 
0143, оп. 29, п. 42, д. 4, л. 83.

2 Там же.
3 Запись беседы Патриарха Московского и всея Руси Алексия с новоназначенным Чрезвычай-

ным и Полномочным послом Эфиопии в СССР, произведённая П. А. Кутеповым 20.05.1967 г. // 
Архив ОВЦС. Д. 57. 1967. С. 1.

Звонарёв С., прот. Коптская и Эфиопская церкви в повестке международных контактов Московского...



108

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

контактов Московского Патриархата с Эфиопской Церковью. Визиты церков-
ных делегаций, сотрудничество в христианском мирном движении, обучение 
эфиопских студентов в Ленинградской духовной академии, оказание Русской 
Церковью разносторонней помощи Эфиопской Церкви были призваны укре-
пить связи не только между Церквами, но и между СССР и Эфиопией, советским 
и эфиопским народами.

Император Эфиопии Хайле Селассие I проявлял внимание к межцерков-
ным связям. Священноначалие Русской Церкви и советские дипломаты осоз-
навали высокую степень влияния эфиопского монарха на жизнь Эфиопской 
Церкви, равно как роль и значение Церкви в поддержании устойчивости инсти-
тута монаршей власти и эфиопского общества. Кроме того, эфиопский монарх 
демонстрировал открытость к взаимодействию с советскими властями, прила-
гал усилия к установлению взаимовыгодного сотрудничества между Эфиопией 
и СССР. Отношения с императором Хайле Селассие обретают личный характер 
для руководства Русской Церкви, становятся важной составляющей контактов 
Московского Патриархата и Эфиопской Церкви.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Архив Отдела внешних церковных связей (Архив ОВЦС). Д. 4-А. 1966, 1967. 

Ч. 1; Д. 10. 1963, 1967, 1969, 1972; Д. 10-Б. 1964; Д. 10-Г. 1971; Д. 57. 1962, 1965, 1966, 
1967, 1971.

2. Архив внешней политики Российской Федерации (АВПРФ), ф. 0143, оп. 27, 
п. 39, д. 12; оп. 28, п. 41, д. 8; оп. 29, п. 42, д. 4; оп. 32, п. 45, д. 6.

3. Государственный архив Российской Федерации (ГАРФ). Ф. Р-6991. Оп. 2. Д. 289, 
430, 431, 602; Оп. 8. Д. 64.

4. Отдел рукописей Российской государственной библиотеки (ОР РГБ). Ф. 929. 
К. 1. Ед. хр. 41.

5. Беседа секретаря редакции «Журнала Московской Патриархии» Е. А. Карманова 
с архиепископом Гондарским Петром // Журнал Московской Патриархии. 1965. № 12. 
С. 55–58.

6. Определения Священного Синода от 11.10.1972 г. // Журнал Московской Пат-
риархии. 1972. № 11. С. 2–4.

7. Приветственное послание главе Эфиопской Церкви от 29.04.1971 г. // Журнал 
Московской Патриархии. 1971. № 6. С. 25.

8. Речь на обеде в Троице- Сергиевой лавре 8 октября 1972 г. // Журнал Москов-
ской Патриархии. 1973. № 1. С. 56–57.

9. The Ethiopian Orthodox Church. / Ed. by Aymro Wondmagegnehu, Joachim 
Motovu. Addis Ababa: The Ethiopian Orthodox Mission, [without a year].

10. Добрынин М. А., доц. Во имя единения и мира (братские встречи Святейшего 
Патриарха Алексия с восточными христианами) // Журнал Московской Патриархии. 
1961. № 4. С. 8–29.

11. Казновецкий А., прот. Представитель братской Коптской Церкви епископ Са-
муил в Москве // Журнал Московской Патриархии. 1966. № 6. С. 61–65.

12. Нелюбов Б. А. Древние Восточные Церкви. I. Коптская Церковь // Альфа и Оме-
га. 1998. № 2 (16). С. 330–369.

13. Нелюбов Б. А. Древние Восточные Церкви. II. Эфиопская Церковь // Альфа 
и Омега. 1998. № 3 (17). С. 361–392.



109

14. Ныгусие Кассае В. М. Хайле Селассие I — император Эфиопии. 2-е изд. М.: 
РУДН, 2019.

15. Террефе С. Слово благодарности // Журнал Московской Патриархии. 1961. 
№ 8. С. 38–39.

16. Du Bourguet P. Les Coptes. Paris, 1989.

REFERENCES
1. Arhiv Otdela vneshnih cerkovnyh svyazej (Arhiv OVCS). D. 4-A. 1966, 1967. CH. 1; 

D. 10. 1963, 1967, 1969, 1972; D. 10-B. 1964; D. 10-G. 1971; D. 57. 1962, 1965, 1966, 1967, 
1971. (In Russian).

2. Arhiv vneshnej politiki Rossĳskoj Federacii (AVPRF), f. 0143, op. 27, p. 39, d. 12; 
op. 28, p. 41, d. 8; op. 29, p. 42, d. 4; op. 32, p. 45, d. 6. (In Russian)

3. Gosudarstvennyj arhiv Rossĳskoj Federacii (GARF). F. R-6991. Op. 2. D. 289, 430, 
431, 602; Op. 8. D. 64. (In Russian).

4. Otdel rukopisej Rossĳskoj gosudarstvennoj biblioteki (OR RGB). F. 929. K. 1. Ed. hr. 
41. (In Russian).

5. Beseda sekretarya redakcii «Zhurnala Moskovskoj Patriarhii» E. A. Karmanova s 
arhiepiskopom Gondarskim Petrom // Zhurnal Moskovskoj Patriarhii. 1965. № 12. S. 55–58. 
(In Russian).

6. Opredeleniya Svyashchennogo Sinoda ot 11.10.1972 g. // Zhurnal Moskovskoj 
Patriarhii. 1972. № 11. S. 2–4. (In Russian).

7. Privetstvennoe poslanie glave Efiopskoj Cerkvi ot 29.04.1971 g. // Zhurnal Moskovs-
koj Patriarhii. 1971. № 6. S. 25. (In Russian).

8. Rech' na obede v Troice- Sergievoj lavre 8 oktyabrya 1972 g. // Zhurnal Moskovskoj 
Patriarhii. 1973. № 1. S. 56–57. (In Russian).

9. The Ethiopian Orthodox Church. / Ed. by Aymro Wondmagegnehu, Joachim Mo-
tovu. Addis Ababa: The Ethiopian Orthodox Mission, [without a year]. (In Russian).

10. Dobrynin M. A., doc. Vo imya edineniya i mira (bratskie vstrechi Svyatejshego Pa-
triarha Aleksiya s vostochnymi hristianami) // Zhurnal Moskovskoj Patriarhii. 1961. № 4. 
S. 8–29. (In Russian).

11. Kaznoveckĳ A., prot. Predstavitel' bratskoj Koptskoj Cerkvi episkop Samuil v Moskve 
// Zhurnal Moskovskoj Patriarhii. 1966. № 6. S. 61–65. (In Russian).

12. Nelyubov B. A. Drevnie vostochnye cerkvi. I. Koptskaya Cerkov' // Al'fa i Omega. 
1998. № 2 (16). S. 330–369. (In Russian).

13. Nelyubov B. A. Drevnie vostochnye cerkvi. II. Efiopskaya Cerkov' // Al'fa i Omega. 
1998. № 3 (17). S. 361–392. (In Russian).

14. Nygusie Kassae V. M. Hajle Selassie I — imperator Efiopii. 2-e izd. M.: RUDN, 2019. 
(In Russian).

15. Terrefe S. Slovo blagodarnosti // Zhurnal Moskovskoj Patriarhii. 1961. № 8. S. 38–
39.

16. Du Bourguet P. Les Coptes. Paris, 1989. (In French).

  Статья поступила в редакцию 14.05.2024; одобрена после рецензирования: 
21.06.2024; принята к публикации 13.07.2024.

The article was submitted 14.05.2024; approved after reviewing: 21.06.2024; 
accepted for publication 13.07.2024.

Звонарёв С., прот. Коптская и Эфиопская церкви в повестке международных контактов Московского...



110
© Денисов М. Е., 2025.

Научная статья 
УДК 235.3(092)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–110–116
EDN: CQGQDW

К ВОПРОСУ О ВРЕМЕНИ И МЕСТЕ ЗЕМНОЙ 
ЖИЗНИ И МУЧЕНИЧЕСКОГО ПОДВИГА 

СВЯТОЙ АНФИСЫ (АНФУСЫ) НОВОЙ. 
ГИМНОГРАФИЯ И ИКОНОГРАФИЯ МУЧЕНИЦЫ

Михаил Евгеньевич Денисов,
АНО «НИЦ «Приходская история», Москва, Россия,

parish_history@mail.ru

Аннотация. Статья посвящена вопросу о месте 
и времени земной жизни и мученичества святой Анфисы 
Новой. Данная проблема рассматривается в контексте 
основных агиографических источников первого тысяче-
летия по Р. Хр. с привлечением мнений ведущих запад-
ных агиографов. Автор приводит к выводам, что святая 
Анфиса предположительно пострадала за Христа в период 
с конца VI по Х ст. в Персии. Дополнительно в статье опи-
сывается гимнография и иконография мученицы.

Ключевые слова: мученица Анфиса Новая, жития, 
гонения на христиан, Персия, мартирологи, агиографи-
ческие источники, гимнография, иконография

Цитирование: Денисов М. Е. К вопросу о времени 
и месте земной жизни и мученического подвига святой 
Анфисы (Анфусы) Новой. Гимнография и иконография 
Мученицы // Ипатьевский вестник. 2025. № 1. С. 110–116. 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–110–116.

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

R EVISITING THE SUBJECT OF THE TIME AND PLACE OF 
LIFE AND MARTYRDOM OF SAINT ANTHUSA THE YOUNGER. 

HYMNOGRAPHY AND ICONOGRAPHY OF THE MARTYR

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 110–116
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 110–116 

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Михаил Евгеньевич Денисов,
директор АНО «НИЦ 
«Приходская история»
/
Mikhail E. Denisov
director of the Autonomous 
Non-Profit Organization «Re-
search Center «Parish history»



111

Денисов М. Е. К вопросу о времени и месте земной жизни и мученического подвига святой Анфисыы (Анфусы)...

Mikhail E. Denisov,
the Autonomous Non- Profit Organization, «Research Center «Parish history», 

Moscow, Russia, parish_history@mail.ru

Abstract. The article is devoted to the question of the place and time of the earthly life 
and martyrdom of Saint Anthusa the Younger. This problem is considered in the context of 
the main hagiographic sources of the first millennium BC, involving the opinions of leading 
Western hagiographers. The author comes to the conclusion that Saint Anthusa supposedly 
suffered for Christ in the period from the end of the 6th to the 10th century in Persia. 
Additionally, the article describes the hymnography and iconography of the martyress.

Keywords: martyress Anthusa the Younger, saints lives, persecutions of Christians, 
Persia, martyrologies, hagiographical sources, hymnography, iconography

For citation: Denisov М. Е. R evisiting the subject of the time and place of life and 
martyrdom of Saint Anthusa the Younger. Hymnography and iconography of the Martyr 
// Ipatievsky vestnik. 2025. № . 1. Р. 110–116 (In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–1–110–116

К
АЛЕНДАРИ Поместных Православных Церквей 1 27 августа 2 содержат па-
мять святой мученицы Анфисы, называемой для отличия ее от одноимен-

ных ей мучениц в русскоязычных текстах Новой, в англоязычных — the younger 3, 
в греческих — η Νέα, в латинских — junioris, а во французских — la jeune.

Библиография темы, к сожалению, весьма скудна и кратка 4. Сведения о му-
ченице Анфисе ограничиваются тем, что она была за веру во Христа брошена 
в колодец, т. е., таким образом, уподобилась мученичеству свв. мц. Фотины 
и мч. Христофора. Точное же время ее жизни и место мученического подви-

1 Например, см.: Православный церковный календарь. М., Издательство Московской Патриар-
хии, 2011. С. 76, 170.

2 Исключение составляет лишь один из списков Типикона Великой Церкви, который был опу-
бликован J. Mateos. В нем память св. Анфисы отнесена к 28 августа. См.: Le Typicon de la Grande 
Eglise. T. 1. R., 1962. P. 385.

3 T.e. — Младшая. Однако Младшей, в первую очередь, называют св. Анфису Омонийскую, чье 
рождение предсказала св. Анфиса Старшая.

4 См.: Виноградов В. В. Анфиса Новая // Православная энциклопедия. Т. 3. М., 2001. С. 9; Жи-
тия святых на русском языке? изложенные по руководству Четьих- Миней святителя Димит-
рия Ростовского. Месяц август. М., 2004. С. 487; Baronio С. Martyrologium Romanum ad novam 
Kalendarii rationem, et ecclesiasticae historiae veritatem restitutum… R., 1586. P. 388; Butler A. Vies 
des peres, des martyrs, et des autres principaux saints: tirees des actes originaux et des monumens 
authentiques: avec des notes historiques et critiques. Т. 16. P., 1836. P. 264; Anthuse (sainte) // 
Dictionnaire hagiographique: ou, Vies des saints et des bienheureux honorés en tout temps et en tous 
lieux depuis la naissance du christianisme jusqu'à nos jours… Т. 1. P., 1850; Μαυρίκιος, διάκονος. 
Συναξαριστής των δώδεκα μηνών του ενιαυτού / Πάλαι μεν ελληνιστί συγγραφείς υπό Μαυρικίου, διακόνου 
της Μεγάλης Εκκλησίας. Т. 2. Αθήνησι,1868. Σ. 346; Janin R. Anthuse // Dictionnaire d'histoire et 
de geographie ecclesiastique. T. 3. P., 1924. P. 537–538; Ανθούσα // Θρησκευτική Ηθική Εγκυκλοπα
ίδεια T. 2. Αθήνα, 1963. Σ. 790; De s. Anthusa Martyre // Acta sanctorum augusti. Т. 6. Bruxelles, 
1970. P. 22; ᾙ Αγία Ανθούσα η νέα // Τσολακίδης, Χ. Ἁγιολόγιον τῆς Ὀρθοδοξίας. Αθήνα, 2001; 
Ανθούσα Μάρτυς η νέα. // Σωφρόνιος Ευστρατιάδης, Μητροπολίτης. Αγιολογιον τησ ορθοδοξου εκκλη
σιασ. Αθήνα, 2010. Σ. 44; Макарий Симонопетрский, иеромонах. Синаксарь. Жития святых 
Православной Церкви. Т. IV. Июль — август. М., 2011. С 782; в каталоге агиографических ис-
точников Halkin F. «Bibliotheca hagiographica graeca» (T. 1. Bruxelles, 1957) св. Анфиса Новая 
не упоминается.



112

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

га святой не известны. Кроме того, в литературе о св. Анфисе встречается ряд 
необоснованных сведений 1. Тем не менее можно назвать хронологические 
рамки периода, в который святая жила, а также предположить место ее жизни 
и мученического подвига.

Впервые мученица Анфиса упоминается в Синаксаре Константинополь-
ской Церкви X века и в Типике Великой Константинопольской Церкви IX–X вв. 
под 27 августа. Если в Типике упоминается лишь ее имя 2, то в Синаксаре од-
ним предложением охарактеризована и мученическая кончина святой: «Αγία 
Ανθούσα η Νέα, τρίχινον ράκος ενδυθείσα καί εις φρέαρ ριφθείσα, τελειούται» («Свя-
тая Анфуса отроковица, одетая в волосяную ветошь и брошенная в колодец») 3.

В более же ранних агиографических источниках имя святой Анфисы Новой 
отсутствует. Не упоминает ее и Псевдо- Иеронимов мартиролог, включающий 
около 6 тысяч имен святых, прославленных ко времени создания этого марти-
ролога — к концу VI в. Более того, ее память отсутствует и в другом крупнейшем 
мартирологе — Минологии Василия Македонянина X столетия 4.

Таким образом, однозначно, что верхняя граница жизни святой Анфисы —
X столетие, а нижняя — конец VI столетия. Однако можно сделать предполо-
жение, что жизнь святой относится ближе к X столетию, поэтому в Синаксаре 
и Типике ее имя присутствует, а в Минологии — еще отсутствует. В этот период 
гонения на христиан были преимущественно в Персии, что делает возможным 
предположить, что местом мученической кончины св. Анфисы была Персия. 
К этому предположению пришли и бенедиктинцы: «She was probably a Persian 
and suffered in that country» («Вероятно, была персиянкой и пострадала в той 
стране»)5.

В тоже время греческое происхождение имени святой («άνθος» с древнегре-
ческого языка — «цветок» 6), а также ее упоминание лишь в греческих источни-
ках, несмотря на время ее кончины до Великой схизмы 1054 г., свидетельствуют 
о том, что святая происходила из грекоязычной среды и пострадала за Христа 
на Востоке, а не на Западе.

В греческом Минологии XII в., опубликованном в 1725 г. на латинском язы-
ке, о святой Анфисе было сказано: «Eodem die Natalis beatœ Anthusœ junioris, 
quœ aipera & lacera veite induta atque in puteum pro Christi confessione dejecta 

1 Так в расписании богослужений Греческой православной общины Двенадцати апостолов 
в Хартфордшире (Англия) св. Анфиса называется матерью св. Фанурия, чья память соверша-
ется тоже 27 августа. См.: http://www.12apostles.co.uk/documents/DecemberServices.pdf. Кро-
ме того, авторитетным источникам не известен и факт особого почитания св. Анфисы на Си-
цилии, о чем пишет А. Данбар. См.: Dunbar A. A dictionary of saintly women. V. 1. L., 1904. P. 76.

2 Дмитриевский А. Описание литургических рукописей, хранящихся в библиотеках Право-
славного Востока. Т. 1. Ч. 1. Киев, 1895. С. 109.

3 Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae. // Propylaeum ad Acta Sanctorum Novembris. Brussels, 
1902.

4 Albani A. Menologium graecorum iussu Basilii imperatoris graece olim editum, munifi centia et libe-
ralitate sanctissimi D. N. Benedicti XIII in tres partes divisum nunc primum graece et latine prodit 
studio et opera Annibalis tit. S. Clementis presb. Card. Albani. Urbinum, 1727. С. 221–222.

5 Benedectine Monks. Book of the Saints. 2003. P. 24.
6 Сальнова А. В. Греческо- русский и русско- греческий словарь. М., 2010. С. 40.



113

consummata est» 1 («Это тот самый день рождения блаженной Анфусы младшей, 
которая была одета в грубое и изодранное одеяние, брошена в колодец за пропо-
ведание христианской веры и умерщвлена») 2.

Здесь святая впервые называется младшей. По мнению церковного истори-
ка кардинала Ц. Барония, «hœc iunior Anthusa dicta est respectu senioris, quœ passa 
est in persecutione Valeriani, de qua subra XI kal. Septembr» 3 («Эта Анфусa названа 
младшей по отношению к старшей, которая претерпела страдания вследствие 
преследования Валериана, которой посвящен 11-й день до сентябрьских календ»).

Гимнография и иконография. В современных греческих Минеях, после 
6-й песни канона на утрени под 27 августа, помещен стишной синаксарь, по-
священный мученичеству св. Анфисы:

Ο μανδύας σοι πίλος, η πόρπη πέτρα.
Μεθ' ών υπήλθες, Ανθούσα, βαθύ φρέαρ 4.
(Вой лок тебе одежда, пряжкой — камень,
С которыми ты спустилась, Анфиса, в глубокий колодец) 5.
По всей видимости, это двустишие принадлежит перу византийского поэта 

XI в. Христофора Митиленского, составившего двустишия в память каждого 
святого. Во второй половине XII в. эти двустишия вошли в греческий аналог 
Стишного Пролога, который в XIV в. на Балканах был переведен на славянский 
язык 6. В хранящемся в Отделе рукописей Российской государственной библио-
теки Прологе, датируемом 1429 г., двустишие в честь св. Анфисы звучит на сла-
вянском языке следующим образом:

ман аятъ полъстию 7 ВРА Та камень
имиже вниде анфисо въ стоуденець глоубокый 8
Один из болландистов, опубликовавший в 1743 г. статью о св. Анфисе 

в Acta sanctorum, перевел указанное двустишие с древнегреческого языка на ла-
тынь таким образом:

Est vestís ipsa pileus, est saxum tibi
Fibula, quibuscum, Anthusa, tu puteum fubis 9.

1 Canis H. Thesaurus monumentorum ecclesiasticorum et historicorum, sive Henrici Canisii Lectio-
nes antiquae, ad saeculorum, ordinem digestae variisque opusculis auctae, quibus praefationes 
historicas, animadversiones criticas, et notas in singvlos auctores, adjecit Jacobus Basnage. V. 3. 
Amsterdam, 1725. P. 462.

2 Другой вариант перевода: «В  тот  же день рождения блаженной Анфусы младшей, которая 
одетая в тернии и разодранные одежды, также брошенная в колодец из-за веры во Христа, 
умерла».

3 Baronio С. Martyrologium Romanum ad novam Kalendarii rationem, et ecclesiasticae historiae veri-
tatem restitutum… R., 1586. P. 388.

4 Цит. no: De s. Anthusa Martyre // Acta sanctorum augusti. T. 6. Bruxelles, 1970. P. 22.
5 Другой вариант перевода: «Твоей одеждой будет глина, дверью — камень, И уйдешь ты, Анфу-

са, в глубокий колодец».
6 Скоморохова- Вентурини Л. Двустишия Стишного Пролога (проблемы перевода) // Труды От-

дела древнерусской литературы. СПб., 2003. С. 459.
7 «Полсть» — это вой лок. См.: Дьяченко Г., протоиерей. Полный церковно- славянский словарь. 

М., 2005. С. 452.
8 Отдел рукописей Российской Государственной Библиотеки. Ф. 304. Оп. 1. Ед. хр. 717. Л. 242 об.
9 De s. Anthusa Martyre // Acta sanctorum augusti. T. 6. Bruxelles, 1970. P. 22.

Денисов М. Е. К вопросу о времени и месте земной жизни и мученического подвига святой Анфисыы (Анфусы)...



114

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

(Одеждой тебе будет вой лок, а камень — застежкой,
И с ними, Анфуса, ты погрузишься в колодец)1.
Цитируемое двустишие — единственное гимнографическое произведение 

в честь св. Анфисы. Ни в богослужебных книгах Русской Церкви, ни в совре-
менных греческих Минеях 2 и сборниках канонов 3 других песнопений в честь 
св. мученицы Анфисы нет.

Основные иконописные подлинники 4 умалчивают, как изображать св. Ан-
фису. Тем не менее, известно несколько современных изображений мученицы. 
Среди них — икона из частного собрания А. В. Сухаревой.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Ανθούσα // Θρησκευτική Ηθική Εγκυκλοπαίδεια T. 2. Αθήνα, 1963.
2. Ανθούσα Μάρτυς η νέα. // Σωφρόνιος Ευστρατιάδης, Μητροπολίτης. Αγιολογιον τησ 

ορθοδοξου εκκλησιασ. Αθήνα, 2010.
3. ᾙ Αγία Ανθούσα η νέα // Τσολακίδης, Χ. Ἁγιολόγιον τῆς Ὀρθοδοξίας. Αθήνα, 2001.
4. Μαυρίκιος, διάκονος. Συναξαριστής των δώδεκα μηνών του ενιαυτού / Πάλαι μεν 

ελληνιστί συγγραφείς υπό Μαυρικίου, διακόνου της Μεγάλης Εκκλησίας. Т. 2. Αθήνησι,1868.
5. Μηναῖον αὔγουστος. Αθήνα, 2000.
6. Albani A. Menologium graecorum iussu Basilii imperatoris graece olim editum, 

munificentia et liberalitate sanctissimi D. N. Benedicti XIII in tres partes divisum nunc primum 
graece et latine prodit studio et opera Annibalis tit. S. Clementis presb. Card. Albani. Urbinum, 
1727.

7. Analecta hymnica graeca. Cánones Augusti. V. 12. R., 1980.
8. Anthuse (sainte) // Dictionnaire hagiographique: ou, Vies des saints et des bienheu-

reux honorés en tout temps et en tous lieux depuis la naissance du christianisme jusqu'à nos 
jours… Т. 1.

9. Baronio С. Martyrologium Romanum ad novam Kalendarii rationem, et ecclesiasti-
cae historiae veritatem restitutum… R., 1586.

10. Benedectine Monks. Book of the Saints. 2003.
11. Butler A. Vies des peres, des martyrs, et des autres principaux saints: tirees des actes 

originaux et des monumens authentiques: avec des notes historiques et critiques. Т. 16. P., 
1836.

12. Canis H. Thesaurus monumentorum ecclesiasticorum et historicorum, sive Henrici 
Canisii Lectiones antiquae, ad saeculorum, ordinem digestae variisque opusculis auctae, quibus 
praefationes historicas, animadversiones criticas, et notas in singvlos auctores, adjecit Jacobus 
Basnage. V. 3. Amsterdam, 1725.

13. De s. Anthusa Martyre // Acta sanctorum augusti. T. 6. Bruxelles, 1970.
14. Dunbar A. A dictionary of saintly women. V. 1. L., 1904.
15. Halkin F. Bibliotheca hagiographica graeca. T. 1. Bruxelles, 1957.

1 Другой вариант перевода: «Вой лочная шапка тебе одеждой, скала тебе Застежкой, с которы-
ми, Анфуса, ты спускаешься в колодец».

2 Μηναῖον αὔγουστος. Αθήνα, 2000. Σ. 264.
3 Analecta hymnica graeca. Cánones Augusti. V. 12. R., 1980.
4 Сводный иконописный подлинник XVIII по списку Г. Филимонова. М., 1874; Иконописный 

подлинник новгородской редакции по Софийскому списку конца XVI века. М., 1873; Порфи-
рий (Успенский), епископ. Ерминия, или Наставление в живописном искусстве, составленное 
иеромонахом и живописцем Дионисием Фурноаграфиотом. М., 1993; Фартусов В. Д. Руковод-
ство к писанию икон святых угодников Божиих. М., 2002.



115

16. Janin R. Anthuse // Dictionnaire d'histoire et de geographie ecclesiastique. T. 3. P., 
1924.

17. Le Typicon de la Grande Eglise. T. 1. R., 1962.
18. Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae. // Propylaeum ad Acta Sanctorum 

Novembris. Brussels, 1902.
19. Виноградов В. В. Анфиса Новая // Православная энциклопедия. Т. 3. М., 2001.
20. Дмитриевский А. Описание литургических рукописей, хранящихся в библио-

теках Православного Востока. Т. 1. Ч. 1. Киев, 1895.
21. Дьяченко Г., протоиерей. Полный церковно- славянский словарь. М., 2005.
22. Жития святых на русском языке изложенные по руководству Четьих- Миней 

святителя Димитрия Ростовского. Месяц август. М., 2004.
23. Иконописный подлинник новгородской редакции по Софийскому списку конца 

XVI века. М., 1873.
24. Макарий Симонопетрский, иеромонах. Синаксарь. Жития святых Православ-

ной Церкви. Т. IV. Июль — август. М., 2011.
25. Порфирий (Успенский), епископ. Ерминия, или Наставление в живописном 

искусстве, составленное иеромонахом и живописцем Дионисием Фурноаграфиотом. 
М., 1993.

26. Православный церковный календарь. М., Издательство Московской Патриар-
хии, 2011.

27. Сальнова А. В. Греческо- русский и русско- греческий словарь. М., 2010.
28. Сводный иконописный подлинник XVIII по списку Г. Филимонова. М., 1874.
29. Скоморохова- Вентурини Л. Двустишия Стишного Пролога (проблемы перево-

да) // Труды Отдела древнерусской литературы. СПб., 2003.
30. Фартусов В. Д. Руководство к писанию икон святых угодников Божиих. М., 

2002.
31. Отдел рукописей Российской Государственной Библиотеки. Ф. 304. Оп. 1. Ед. 

хр. 717.

REFERENCES
1. Anthoúsa // Thrchskytikí Chthikí Enkyklopaídeia T. 2. Athína, 1963. (In Greek).
2. Antoúsa Mártis néa. // Svfrónios Eistratídis, Mchtropolítes. Agiología tis Orthodóxou 

Ekklisías. Athína, 2010. (In Greek).
3. The Age of Anthousa in the XIX CENTURY // Tsolakídhs, Ch. Theología tis Ortho-

doxías. Athína, 2001. (In Greek).
4. Maïríkii, diákonos. Synaxário tou Dodekamínou tou Étous / protogramméno apó 

Éllines syngrafeís me to ónoma Maïríkias, diakónou tis Megális Ekklisías. T. 2. Athína, 1868. 
(In Greek).

5. Mchnaon aogoistos. Athína, 2000. (In Greek).
6. Albani A. Menologium graecorum iussu Basilii imperatoris graece olim editum, 

munificentia et liberalitate sanctissimi D. N. Benedicti XIII in tres partes divisum nunc primum 
graece et latine prodit studio et opera Annibalis tit. S. Clementis presb. Card. Albani. Urbinum, 
1727. (In Latin).

7. Analecta hymnica graeca. Cánones Augusti. V. 12. R., 1980. (In Latin).
8. Anthuse (sainte) // Dictionnaire hagiographique: ou, Vies des saints et des bienheu-

reux honorés en tout temps et en tous lieux depuis la naissance du christianisme jusqu'à nos 
jours… T. 1. (In French).

9. Baronio S. Martyrologium Romanum ad novam Kalendarii rationem, et ecclesiasticae 
historiae veritatem restitutum… R., 1586. (In Latin).

10. Benedectine Monks. Book of the Saints. 2003. (In English).

Денисов М. Е. К вопросу о времени и месте земной жизни и мученического подвига святой Анфисыы (Анфусы)...



116

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

11. Butler A. Vies des peres, des martyrs, et des autres principaux saints: tirees des actes 
originaux et des monumens authentiques: avec des notes historiques et critiques. T. 16. P., 
1836. (In French).

12. Canis H. Thesaurus monumentorum ecclesiasticorum et historicorum, sive Henrici 
Canisii Lectiones antiquae, ad saeculorum, ordinem digestae variisque opusculis auctae, quibus 
praefationes historicas, animadversiones criticas, et notas in singvlos auctores, adjecit Jacobus 
Basnage. V. 3. Amsterdam, 1725. (In Latin).

13. De s. Anthusa Martyre // Acta sanctorum augusti. T. 6. Bruxelles, 1970. (In Latin).
14. Dunbar A. A dictionary of saintly women. V. 1. L., 1904. (In English).
15. Halkin F. Bibliotheca hagiographica graeca. T. 1. Bruxelles, 1957. (In Latin).
16. Janin R. Anthuse // Dictionnaire d'histoire et de geographie ecclesiastique. T. 3. P., 

1924. (In Latin).
17. Le Typicon de la Grande Eglise. T. 1. R., 1962. (In French).
18. Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae. // Propylaeum ad Acta Sanctorum 

Novembris. Brussels, 1902. (In Latin).
19. Vinogradov V. V. Anfisa Novaya // Pravoslavnaya e`nciklopediya. T. 3. M., 2001. 

(In Russian).
20. Dmitrievskĳ A. Opisanie liturgicheskix rukopisej, xranyashhixsya v bibliotekax Pra-

voslavnogo Vostoka. T. 1. Ch. 1. Kiev, 1895. (In Russian).
21. D`yachenko G., protoierej. Polny`j cerkovno- slavyanskĳ slovar`. M., 2005. (In Rus-

sian).
22. Zhitiya svyaty`x na russkom yazy`ke izlozhenny`e po rukovodstvu chet`ix-minej 

svyatitelya Dimitriya Rostovskogo. Mesyacz avgust. M., 2004. (In Russian).
23. Ikonopisny`j podlinnik novgorodskoj redakcii po Sofijskomu spisku koncza XVI veka. 

M., 1873. (In Russian).
24. Makarĳ Simonopetrskĳ, ieromonax. Sinaksar`. Zhitiya svyaty`x Pravoslavnoj Cerkvi. 

T. IV. Iyul` — avgust. M., 2011. (In Russian).
25. Porfirĳ (Uspenskĳ), episkop. Erminiya, ili Nastavlenie v zhivopisnom iskusstve, sos-

tavlennoe ieromonaxom i zhivopiscem Dionisiem Furnoagrafiotom. M., 1993. (In Russian).
26. Pravoslavny`j cerkovny`j kalendar`. M., Izdatel`stvo Moskovskoj Patriarxii, 2011. 

(In Russian).
27. Sal`nova A. V. Grechesko- russkĳ i russko- grecheskĳ slovar`. M., 2010. (In Russian).
28. Svodny`j ikonopisny`j podlinnik XVIII po spisku G. Filimonova. M., 1874. (In Rus-

sian).
29. Skomoroxova- Venturini L. Dvustishiya Stishnogo Prologa (problemy` perevoda) // 

Trudy` Otdela drevnerusskoj literatury`. SPb., 2003. (In Russian). 
30. Fartusov V. D. Rukovodstvo k pisaniyu ikon svyaty`x ugodnikov Bozhiix. M., 2002. 

(In Russian).
31. Otdel rukopisej Rossĳskoj Gosudarstvennoj Biblioteki. F. 304. Op. 1. Ed. xr. 717. 

(In Russian).

Статья поступила в редакцию 11.08.2024; одобрена после рецензирования 
13.09.2024; принята к публикации 30.09.2024.

The article was submitted 11.08.2024; approved after reviewing 13.09.2024; 
accepted for publication 30.09.2024.



117
© Макарий (Веретенников), архимандрит, 2025.

Научная статья
УДК 259:281.93
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–117–142
EDN: WRFOPD

ПРАКТИКА БЛАГОЧЕСТИЯ 
В ПРАВОСЛАВНОЙ ТРАДИЦИИ: 

ИМЯ, ОДЕЖДА, СЛОВА БЛАГОДАРНОСТИ

Архимандрит Макарий 
(Веретенников Пётр Иванович),

Московская духовная академия, 
г. Сергиев Посад, Россия, 

office@lavra.ru

Аннотация. Данная статья представляет собой из-
ложение православного подхода к таким повседневным 
аспектам жизни как имя, одежда и слова благодарности. 
Данные явления имеют глубокие корни в истории, опира-
ясь на достаточно существенные принципы бытия.

Акцентируя внимание на важности почитания усва-
иваемого в Святом Крещении небесного покровителя, 
рассматриваются как практика исконно русского, глу-
боко церковного этикета хранения иконы святого, чье 
имя было наречено, так и альтернативные взгляды иных 
Поместных Церквей, в которых данная традиция не столь 
развита.

Описывая принципы соответствия одеяний челове-
ческому естеству, дается оценка Священного Писания 
и традиций, ввиду чего свидетельствуется глубокий упа-
док культуры выбора одежды среди всех слоёв населения.

Финальная часть статьи содержит рассуждения 
на тему принципиальности памятования о благодарно-
сти и элементарной благорасположенности людей друг 
к другу.

Ключевые слова: небесные покровители, именины, 
одежда, слова, благодарность, Православие

Для цитирования: Макарий (Веретенников), архи-
мандрит. Практика благочестия в православной тради-

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 117–142
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 117–142 

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Архимандрит Макарий 
(Веретенников Пётр 
Иванович), 
профессор Московской 
духовной академии, член 
Синодальной литургической 
комиссии, член научно-ре-
дакционного совета «Право-
славной энциклопедии», 
член Экспертного совета 
по Макариевским премиям
/
Archimandrite Makarii (Pyotr 
Ivanovich Veretennikov),
Professor of the Moscow Theo-
logical Academy, member of the 
Synodal Liturgical Commission, 
member of the Scientific and Edito-
rial Board of the Orthodox Ency-
clopedia, member of the Expert 
Council on the Makariev Prizes



118

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

ции: имя, одежда, слова благодарности // Ипатьевский вестник. 2025. № 1. С. 117–142 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–117–142

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

THE PRACTICE OF PIETY IN THE ORTHODOX 
TRADITION: NAME, CLOTHES, WORDS 

OF GRATITUDE

Archimandrite Macarius (Veretennikov Pyotr Ivanovich),
Moscow Theological Academy, Sergiev Posad, Russia,

office@lavra.ru

Abstract. This article is an exposition of the Orthodox approach to such everyday aspects 
of life as name, clothing, and words of gratitude. This cultural phenomenon has deep roots 
in the history of civilization, relying on quite significant principles of existence.

At the same time, focusing on the importance of veneration of the heavenly patron as-
similated in Holy Baptism, the author examines both the practice of the primordial Russian, 
deeply ecclesiastical etiquette of keeping the icon of the saint after whom one was named, 
and the alternative views of other Local Churches where this tradition is not so developed.

Describing the principles of the correspondence of clothes to human nature, an assess-
ment of the influence of the Holy Scripture and traditions on this phenomenon is given. As 
a result, a deep decline in the culture of choosing clothes among all social groups is noted.

The final part of the article contains a discussion on the topic of the principle of remem-
bering gratitude and the elementary benevolence of people towards each other.

Key words: heavenly patrons, name days, clothes, words, gratitude, Orthodoxy
For citation: Macarius (Veretennikov), archimandrite. The practice of piety in the ortho-

dox tradition: name, clothes, words of gratitude // Ipatievsky vestnik. 2025. № . 1. Р. 117–142 
(In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–117–142

1. Почитание небесных покровителей
Таинство Крещения — это первое Таинство, к которому приступает че-

ловек, приходя в земной мир. Принявший Таинство Крещения, становится 
членом Церкви и по традиции, идущей с апостольских времён, называет-
ся христианином (Деян. 11, 26). При Крещении христианин получает также 
ангела- хранителя и имя небесного покровителя. В древности при Крещении 
младенцу мог преподаваться образ его Небесного покровителя. Посетивший 
Московию А. Олеарий пишет: «Священник также назначает младенцу святого 
и дает ему изображение его. Крещеный в течение всей своей жизни должен 
обращаться к этому святому и почитать его икону больше всех других»1.

Святитель Филарет Московский (†1867; пам. 19 нояб.) в одной из своих 
проповедей раскрывает смысл слов Священного Писания об именах, написан-

1 Олеарий А. Описание путешествия в Московию. М., 1996. С. 283. «Присутствует» икона Не-
бесного покровителя и при отпевании почившего (Там же. С. 329).



119

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..

ных на Небесах (Лк. 10, 20). Церковь «чрез служителей» своих, говорит он, даёт 
такое имя христианину, «входящему в предградие града Небесного… которое 
в  ком-либо другом прежде,  как-то в Патриархах, Пророках, Апостолах, Муче-
никах и прочих святых, уже оказалось написанным на Небесах. Получая такие 
имена, мы верою и надеждою прививаемся так сказать к свой ствам, и приоб-
щаемся к благодати живших прежде нас человеков, которых не имена только, 
Божиим предопределением, а их верою и надеждою, написаны суть на небесах, 
но которые уже и сами действительно на небесах обитают» 1.

Небесный покровитель — это святой угодник Божий, который жил ранее 
и своими добродетелями, подвигами сподобился небесных обителей (Ин. 14, 
2) в вечной жизни. «Как имя христианина служит знамением нашего союза 
со Христом, сочетания с Ним, так и имена святых возлагаются на нас в знаме-
ние союза членов Церкви земной с членами Церкви, торжествующей на Небе-
сах. Те и другие составляют одно тело под единою главою Христом и находятся 
в живом общении между собою» 2. Придя ни с чем в этот мир, человек, по слову 
Апостола Павла, ничего и не унесёт из него (1Тим. 6, 7), но данное ему Церко-
вью имя — это неотъемлемый, вечный дар для человека. Крестильные имена 
мы называем, вознося молитвы и о живых, и об усопших.

День памяти небесного покровителя называется именинами 3 и в этот 
день именинники стараются говеть, приступая к Святым Христовым Тайнам, 
молитвенно вспоминают своих небесных покровителей- заступников. Святи-
тель Филарет Московский отмечает: «есть обычай, по которому каждый из нас 
некоторою радостию и торжественностию ознаменовывает день своего имени, 
какое он получил от Церкви» 4. Почитание христианином своего небесного по-
кровителя — особенность православного благочестия 5. Верующие люди призы-
вают своих небесных покровителей в молитвах при различных обстоятельствах 
жизни.

Принятие христианства, как и христианского имени, обязывает челове-
ка к благочестию. «Если приятно тебе носить имя небесное, а имя небесное… 
долженствует быть знамением и выражением свой ства небесного: то надобно 
также, чтобы тебе приятно было впечатлевать в себе небесные свой ства, так 

1 Филарет (Дроздов), свт. Сочинения: Слова и речи. Т. 2: 1821–1836. М., 1874. С. 404.
2 Нечаев В., свящ. О христианских именах // Душеполезное чтение. М., 1861. Ч. 1. С. 59.
3 Иногда этот день называют также тезоименитством, это высокий стиль русского языка. 

В обиходе же принято в день памяти небесного покровителя, святого угодника, поздравлять 
с днём «ангела» (!). На следующий день после своего Царского венчания в 1613 году Михаил 
Феодорович в день памяти своего Небесного покровителя, воздал должное спасителю Отече-
ства: «Того же месяца июля в 12 день, на свой государев ангел (выделено нами — а.М), по-
жаловал государь в думные дворяне Кузму Минина…» (Дворцовые разряды. Т. 1: 1612–1628 г. 
СПб., 1850. Стб. 100).

4 Филарет (Дроздов), свт. Сочинения. Т. 2. С. 402. Также в день именин наших близких мы усер-
дно молимся о них: о здравии живых и о упокоении уже почивших.

5 Об именинных торжествах в царской семье в XVII веке см.: Забелин И. Домашний быт Русских 
царей в XVI и XVII столетиях. М., 2014. С. 531–544.
И. С. Шмелев описал в своём произведении «Лето Господне», как праздновались в Москве име-
нины в конце XIX – начале ХХ века (См.: Шмелев И. С. Сочинения. Т. 2: Рассказы. Богомолье. 
Лето Господне. Как я встречался с Чеховым. М., 1989. С. 347–370).



120

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

чтобы они ознаменовывались и выражались в твоей жизни и деяниях» 1. Митро-
полит Московский Платон (†1812) писал: «…прославлять святых не что иное 
есть, как приносить пользу себе, подражая добродетелям их» 2.

Приведём некоторые примеры. Первым князем удельной Москвы был 
благоверный князь Даниил (†1303; 4 марта). В акафисте так говорится о по-
читании им своего небесного покровителя: «…обитель иноком во славу тезо-
именитаго ти преподобнаго Даниил возградил еси» 3. В последующее время 
образ Небесного покровителя государя ставился в местный ряд «иконостаса 
домового храма напротив царского моленного места. Как и другие святые, 
он предстательствовал за Царя пред Спасителем. К нему во время Богослужения 
государь обращал свои “сугубые” молитвы» 4. После кончины государя, когда его 
тело переносилось для погребения в Архангельский собор Кремля, вероятно, 
«именно в этот момент происходило изымание из иконостаса иконы царского 
святого, который, не расставаясь с тем, кому от рождения покровительство-
вал, уходил с торжественной и печальной процессией в Архангельский собор» 5. 
На новом месте «патрональная» икона ставилась «над гробом погребенного 
государя рядом с его портретным изображением» 6.

Издревле на Руси традиционным было особенное почитание Небесного 
покровителя Московского государя. Князь Димитрий Донской (†1389; пам. 
19 мая) устроил в Успенском соборе Кремля придел в честь своего Небесного 
покровителя — великомученика Димитрия Солунского († ок. 306; пам. 26 окт.) 7. 
При освящении в 1585 году Успенского собора в Троице- Сергиевой обители 
кроме главного престола в нём были освящены также приделы в честь Небес-
ных покровителей тогдашней правящей четы: мученика Феодора Стратилата 
(† 319; пам. 8 февр.) и великомученицы Ирины († I–II; пам. 5 мая). Имя этого же 
славного мученика носил в XVII веке Царь Феодор Алексеевич (1676–1682). Он 
повелел вернуть из ссылки Патриарха Никона (1652–1658; †1681), сам участво-
вал в его погребении в Новоиерусалимском монастыре. Ещё ранее, в 1678 году, 
настоятель обители, архимандрит Герман (1681–1682; 1698–1699), написал 
посвящённое небесному покровителю Царя стихотворение. В нём есть такие 
слова:

«Феодор, славный воевода,
Добрый стратилат верна рода,

1 Филарет (Дроздов), свт. Сочинения. Т. 2. С. 405.
Можно привести такой пример: благовествуя Евангелие, Апостол Матфей завершил свой 
жизненный путь в страданиях. Правитель, который отдавал указания о предании его му-
чениям, стал затем христианином и получил «при Крещении имя Матфея» (Жизнь и труды 
святых славных и всехвальных Двенадцати Апостолов Господних, семидесяти меньших Апо-
столов и прочих равноапостольных благовестников Христовых. М., 2005. С. 107).

2 Платон (Левшин), митр. Азбука добродетели. М., 2007. С. 302.
3 Кондак 8 // Акафисты русским святым. [Т.:] Д — М. СПб., 1995. С. 8.
4 Самойлова Т. Е. Иконы Небесных покровителей государей//Царский храм. Святыни Благо-

вещенского собора в Кремле. М., 2003. С. 138.
5 Там же.
6 Там же.
7 Истомин Г., священник. Указатель святынь и достопримечательностей московского большого 

Успенского собора. М., 1910. С. 12.



121

Лепаго, благаго, избраннаго,
Царя подаде соименна,
Феодора нам благоверна» 1.

Стихотворение имеет акростих: «Феодора восхваляю, да защищает, умо-
ляю, Царя тезоименнаго, Феодора усерднаго» 2.

Почитание небесных покровителей было и у первых государей династии 
Романовых. Венчание на Царство нового государя было назначено на воскрес-
ный день 11 июля, в канун памяти преподобного Михаила Малеина (†962; пам. 
12 июля), именин нового Царя 3. Преподобный подвижник при своей жизни 
посещал Константинополь. Его современницей была Русская княгиня Ольга, 
посетившая Царьград. «И вот избранный всем русским народом на Царство, 
в неделю Православия (21-го февраля 1613 года), Михаил Феодорович венча-
ется на Царство, по исполнении ему ровно 17 лет и спустя 650 лет по кончине 
соименного ему святого, в день воскресный и святыя благоверныя великия кня-
гини Ольги, накануне празднования небесному своему пособнику, и приемлет 
чрез священное Миропомазание дары Святаго Духа, потребные к управлению 
обширным и ослабленным смутами Царством» 4 — пишет агиограф- архиепископ 
Сергий (Спасский).

При Царе Алексии Михайловиче (†1676) подданные особенно чтили Алек-
сия, человека Божия († 411; пам. 17 марта). «В то время, когда на троне был 
Царь с именем святого Алексея, обращение к теме Алексея человека Божьего 
приобретало новое — государственное — значение. Подвижническая жизнь 
святого должна была восприниматься как идеологическая параллель, анало-
гия к “благочестивому”, “тишайшему” облику Царя» 5. Черниговский архие-
пископ Лазарь (Баранович; 1657–1692; †1693) в своём труде «Меч духовный» 
писал:

1 Библиотека литературы Древней Руси. Т. 18: XVII век. СПб., 2014. С. 78.
2 Там же. С. 604.

Стихотворение- поздравление, написанное по случаю именин Татьяны Михайловны, см.: Там 
же. С. 298–299.

3 См.: Клевцова Р. И. Почитание преподобного Михаила Малеина при Московском царском дво-
ре времени Михаила Федоровича // Православные святыни Московского Кремля в истории 
и культуре России (К 200-летию музеев Московского Кремля). М., 2006. С. 77–87;
Журавлева И. А. Ковчег для мощей преподобного Михаила Малеина — небесного покровите-
ля первого Царя династии Романовых Михаила Федоровича // Художественные памятники 
Московского кремля. М., 2003. С. 110–120.
В соборном храме Ипатьевского монастыря, где боярин Михаил был призван на Царство, име-
ется изображение явления Богоматери преподобному Михаилу Малеину (Куколевская О. С. 
Стенописи Троицкого собора Ипатьевского монастыря. М., 2008. Т. 2. С. 350–351).
Житие преподобного Михаила Малеина, напечатанное в Прологе. См.: Терновский Ф. Изуче-
ние византийской истории и ее тенденциозное приложение в Древней Руси. Киев, 1875. Вып. 
1. С. 205–214.

4 Сергий (Спасский), архиеп. Преподобный Михаил Малеин. Трехсотлетие рождения благо-
честивейшего Великого государя царя и Великого князя Михаила Федоровича 12-го июля 
1596–1896 г. Вязники, 1896. С. 24.

5 Сазонова Л. И. Повесть об Алексее Римском в третьем — пятом изданиях Про лога и политиче-
ский смысл темы Алексея в литературе 1660–1670-х годов // Литературный сборник XVII века. 
Пролог. М., 1978. С. 102.

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



122

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

«Алексий, Божий человек названый,
Богом за Царя нам Алексий даный» 1.

В истории были случаи призывания небесных покровителей и их чудесной 
помощи. А. Г. Лукьяновский на основании народного предания описал в поэти-
ческой форме удивительную помощь мученика Трифона († 250; пам. 1 февр.) 
Трифону Патрикееву, сокольничему Царя Иоанна Грозного. Во время царской 
охоты пропал кречет- сокол, за которого отвечал Т. Патрикеев. Царь потребовал, 
чтобы он нашёл ловчую птицу, в печали сокольничий просит о помощи своего 
Небесного покровителя. Во сне он видит видение:

«Небо ширится, разверзается…
Во блистающем одеянии,
Во божественном во сиянии,
Светозарный муж ниспускается:
“Я хранитель твой, Трифон мученик,
Покровитель твой и порученик!..
Княже Трифоне!.. пробудися ты
И честным крестом осенися ты!”» 2.

Явившийся святой поведал опечаленному сокольничему место нахождения 
пропавшего сокола, чем избавил его от царского гнева. Об этом же говорит 
и поэтесса ХХ века, Е. Домбровская в своей поэме:

«И молит сокольничий Трифон:
“О мой покровитель, защитник святой,
Ты мученик Трифон Блаженный!
Над страшной моею ты сжалься бедой…”» 3.

Явившийся ему во сне на белом коне мученик держал в руке сокола и рас-
сказал, где его можно найти. Возвращая царскую птицу, сокольник сказал:

«Мне мученик Трифон его указал.
Я этого чуда не скрою —
Часовню святому построю!» 4.

Таково историческое предание о построении в Москве храма во имя му-
ченика Трифона 5.

1 Там же. С. 103.
2 Жизнь, страдания и духовные дары святого мученика и чудотворца Трифона и уроки из его 

жизни. М., 2012. С. 191.
3 Домбровская Е. В. Святой мученик Трифон / Цит. по: Жизнь, страдания и духовные дары свя-

того мученика и чудотворца Трифона и уроки из его жизни. С. 250.
4 Там же.
5 См.: О московской Трифоновской, что в Надпрудной (слободе) церкви. (Исторические сведе-

ния). М., 1884;
Давид Л. А. Церковь Трифона в Надпрудном // Архитектурные памятники Москвы XV–
XVII века. Новые исследования. М., 1947. С. 33–54;
Паламарчук П. Сорок сороков. Т. 3: Москва в границах 1917 года. М., 1995. С. 201–204;
Эзерин А. А. Ювелир и зодчий. О некоторых непроясненных страницах истории московской 
церкви мученика Трифона в Надпрудном // Московский журнал. История государства Рос-
сийского. М., 2011. № 10(250). С. 24–33. См. также: Просвирнин А. Святой мученик Трифон // 
ЖМП. 1969. № 2. С. 59–64.



123

За Троицким собором в Троице- Сергиевой Лавре находятся Патриаршие 
покои, называвшиеся XVIII и XIX веках Архиерейскими покоями. В 1795 году 
Митрополит Московский Платон (Левшин; †1812) освятил в них храм во имя 
«Первоверховных Апостол Петра и Павла, из которых первому он тезоименит 
был в светском звании, а другому августейший ученик его Павел» 1 император 
(1796–1801). Столетием ранее на Руси особенно почитались мученики Адриан 
и Наталия, небесные покровители Патриарха Адриана (1690–1709) и Царицы 
Наталии Нарышкиной (†1684), матери Императора Петра Алексеевича 2.

Поэт ХХ века, Анатолий Жигулин, говоря о празднике Богоявления Господ-
ня, вспоминает своё крещение в 1930 году:

«Была золотая погодка,
Такой же играющий свет.
И крестною матерью — тетка,
Девчонка пятнадцати лет» 3.

Пройдя в жизни через лагеря и различные тяжёлые испытания, огляды-
ваясь на свой путь, поэт подчёркивает духовное родство со своим Небесным 
покровителем:

«И жребий наметился точный
Под сенью невидимых крыл —
Святой Анатолий Восточный
Изгнанник и мученик был.
Далекий заоблачный житель,
Со мной разделивший тропу,
Таинственный ангел- хранитель,
Спасибо тебе за судьбу!
За годы терзаний и болей
Не раз я себя хоронил…
Спасибо тебе, Анатолий, —
Ты вправду меня сохранил» 4.

*
*     *

Началом почитания Небесного покровителя является наречение имени 
крещаемому. В Русской Церкви при Крещении традиционно даются имена, 
взятые из Месяцеслова 5. Москву в середине XVII века посетил Антиохийский 
Патриарх Макарий. Его сын, архидиакон Павел, подробно описал данное путе-
шествие, фиксируя всё, что привлекало его внимание. Он пишет о наречении 
имён новорожденным: «Московиты и казаки имеют хороший обычай: когда 

1 Снегирев И. М. Путеводитель из Москвы в Троице- Сергиеву Лавру. М., 1856. С. 110.
2 Белоброва О. А. О почитании мучеников Адриана и Наталии на русской почве // Белобро-

ва О. А. Очерки русской художественной культуры XVI–XX веков. М., 2005. С. 17–25.
3 Жигулин А. Жизнь, нечаянная радость. Избранное. М., 1980. С. 24.
4 Там же.
5 Некоторые особенности данного явления на историческом материале см.: Горюшкина Л. П. 

О календарной стороне имянаречения и Крещения княжеских и царских детей в первой по-
ловине – середине XVI в. // Древняя Русь. Вопросы медиевистики. М., 2017. № 268. С. 26–39.

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



124

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

родится младенец мужского пола или женского пола, его называют именем 
святого или святой того дня» 1.

В 1636 году 5 января у Царя Михаила Феодоровича (†1645) родилась 
дочь — Татьяна Михайловна 2. Настоятель Благовещенского собора, протопоп 
Никита, получил дары «за то, что, “как Бог простил государыню Царицу и ве-
ликую княгиню Евдокию Лукьяновну — родила Царевну и великую княжну Та-
тьяну Михайловну, он в то время молитву говорил и государыне имя нарек”» 3. 
Современник описал, как происходит наречение царского младенца: «а как 
родится, и в то время Царю учинится ведомо, и посылают по духовника, чтоб 
он дал родилнице и младенцу … молитву и нарек тому новорожденному мла-
денцу имя… А даетца новорожденному младенцу имя от того времени как ро-
дитца, счотчи вперед в восьмой день, которого святого день, и ему тож имя 
будет» 4. Память Небесной покровительницы царевны — 12 января: мученица 
Татьяна (†226–235).

Таким же образом говорит о рождении сына-царевича у Алексия Михай-
ловича западный дипломат. В начале апреля 1665 года родился царевич Семен 
Алексеевич. «Здесь обычай называть детей по имени святого того дня, когда 
родился ребенок, либо дня накануне или следующего после рождения, какое 
больше нравится» 5.

Однако, подобная практика наречения имени по календарю встречается 
не во всех Церквях и народах. В 1639 году на Кавказ в Дадианское княжество 
было направлено посольство из Москвы. Священник Павел, входивший в состав 
московского посольства спрашивал грузинского владыку Андрея, встречавше-
го их, об имянаречении младенцев, на что он ответил: «здеся де чесные люди 
и те призывают попов с молитвою в дом к роженицам и детем имена давать 
и тем де людем [дают] имена по руски; а которые де деревенские люди попов 

1 Путешествие Антиохийского Макария в России в половине XVII века, описанное его сыном 
архидиаконом Павлом Алеппским. М., 2005. С. 275. Автор также отмечает: «У московитов, 
от Царя до простолюдинов, есть обычай, что они отмечают день рождения своих детей и еже-
годно в этот день устраивают большой пир» (Там же. С. 276).

2 Тихомиров М. Н. Русское летописание. М., 1979. С. 257.
См. о ней: Особы Великокняжеской и Царской фамилии, в Бозе почивающие в Московском 
Вознесенском девичьем монастыре. М., 1902. С. 13–14;
Татьяна Михайловна, великая княгиня и царевна // Русский биографический словарь. Т.: Су-
воров — Ткачев. СПб., 1912. С. 362–363;
Григорян В. Г. Романовы. Биографический справочник. М., 2006. С. 460–462; Православно- 
державный календарь «Достопамятные дни России» для чтения и молитвы на каждый день. 
Т. 2: Июль – Декабрь. Владивосток, 2020. С. 193–194.

3 Извеков Н., прот. Московские кремлевские дворцовые церкви и служившие при них лица 
в XVII веке. Церковно- археологическое исследование. М., 1906. С. 142.
О нём кратко упоминает С. И. Смирнов (Смирнов С. И. Древнерусский духовник. М., 2004. 
С. 428).

4 Котошихин Г. К. О России в царствование Алексея Михайловича. М., 2000.С. 37.
5 Витсен Н. Путешествие в Московию. 1664–1665. Дневник. СПб., 1996. С. 157. Н. Витсен гово-

рит, что они посетили греческого митрополита Паисия (Лигарида), находившегося в Москве, 
и он показал им «стихотворение, сочиненное им на греческом языке по случаю рождения 
Семена Алексеевича; оно касалось святого Симеона, который в Персии был убит тиранами, 
и еще о комете, которая показалось теперь на небе» (Там же. С. 158).



125

в домы своя с молитвою к роженицам не призывают, а имена детем своим отцы 
их и матери давают, а не с книг, — потому де у нас и разные и не по руски… 
И поп Павел молвил: “Которым младенцам отцы их да матери имена дают, 
те люди крещены ли? И Андрей епископ сказал: И тех де у нас младенцов кре-
стят, а имян не переварачивают”» 1.

Имеется современное объяснение этого явления: «Основанием такого обы-
чая можно считать такой факт: 24/11 декабря в Грузинской Церкви празднуется 
память Всех грузинский святых. Среди них вспоминается и 100 тысяч мучени-
ков, пострадавших от Хорезмского шаха Джелал-ад- Дина в XII веке. Понятно, 
что все имена их не сохранились, и это дает право называть детей именами, 
которых нет в Месяцеслове» 2.

Подобная традиция, можно сказать, встречается также у болгар и сербов. 
Диакон Федор Котрелев приводит такой интересный случай: у болгарских ро-
дителей долго не было ребёнка, они усиленно молились Богу о чадородии и обе-
щали назвать младенца именем того святого, в день которого это произойдёт. 
Их дочка родилась в день памяти святителя Игнатия Богоносца (†107; пам. 
29 янв.) и при Крещении девочку назвали Игнатией 3. Использование некален-
дарных имён мотивируется древней практикой, когда христиане своими стра-
даниями освящали языческие имена. «Возьмем святого мученика Меркурия: 
он вообще носил имя языческого божества! Но это же не помешало ему стать 
мучеником за Христа!» 4. Отмечается, что «в Болгарии считается приемлемым 
любое имя, с которым человека крестят: даже если  кто-то назван в честь за-
рубежного спортсмена, он с этим именем подходит к Святой Чаше, и это имя 
указывается в поминальных записках» 5.

Верующие сербы могут праздновать день памяти своего Небесного покро-
вителя, но у них более распространено празднование «Славы» — это «память 
святого покровителя всей семьи, и более того — всего рода» 6. Таким покрови-
телем может быть особенно почитаемый в Сербии святитель Савва (†1237; пам. 
12 янв.) 7, святитель Николай Мирликийский († ок. 335; пам 6 дек.), великому-
ченик Георгий (†303; пам. 23 апр.). Известны случаи, когда «Славу» «празднуют 
на память Александра Невского. Трудно сказать, когда почитание этого русско-
го святого дошло до Сербии, но, скорее всего, оно пришло поздно — с русскими 
солдатами во время одной из балканских кампаний» 8.

1 Белокуров С. А. Посольство дьяка Федота Елчина и священника Павла Захарьева в Дадиан-
скую землю (1639–1640 гг.) // Чтения в Императорском обществе истории и древностей Рос-
сийских. М., 1887. Кн. 2. Материалы исторические. С. 345.

2 Котрелев Ф., диак. Чужое имя // Нескучный сад. М., 2008. № 3. С. 37. Смысл этого празднова-
ния восходит к содержанию праздника Всех святых, творимый после Троицы: соборне про-
славить всех святых, ведомых и неведомых, о чём говорится в Синаксаре праздника (Триодь 
цветная. М., 1975. Л. 283; Синаксари Постной и Цветной триоди. М., 2009. С. 232–233).

3 Котрелев Ф., диак. Чужое имя // Нескучный сад. С. 37.
4 Там же.
5 Там же.
6 Там же. С. 37. Во время краткого чинопоследования разрезается калач. 

См.: Чин благословения и резания колача // Требник, Белград, 2013. С. 442–445.
7 В Сербии его память чтится 14 января.
8 Котрелев Ф., диакон. Чужое имя // Нескучный сад. С. 37.

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



126

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Греческая буква Θ, θ (фита) у балканских народов произносится как Т, 
поэтому — Теодосий (Феодосий), Тодор (Федор), Тома (Фома) 1. Кроме того, 
у болгар и сербов имеется практика перевода греческих имён на родной язык: 
Божидар (Феодор), Злата (Хриза), Неделя (Кириакия). У нас такой традиции 
нет. Например, довольно часто встречающееся у нас имя Светлана является 
переводом имени Фотиния, однако использование данного перевода у нас 
в Церкви считается по устоявшейся традиции невозможным. «В 1900 году 
в Св. Синод дважды поступали от просителей ходатайства о разрешении наи-
меновать дочерей просителей по имени “Светлана”, но Св. Синод не нашел ос-
нований к удовлетворению означенных ходатайств, так как имени Светлана 
в правительственных святцах нет» 2.

Православные славяне, приезжая к нам, сталкиваются с проблемами, 
когда подают в храмах записки о здравии и об упокоении с такими именами 
как Резо, Лаша, Тинатин, Милан, Горан, Младко, Веселина, Стоян, Краси-
мир и др. У них возникает взаимное непонимание и даже огорчение в ответ 
на негативную реакцию. Эту проблему рассмотрел Священный Синод нашей 
Церкви в 2019 году. Синодальное постановление о возможности принятия Та-
инств в нашей Церкви православными христианами из других Церквей с нека-
лендарными именами гласит: «Подчеркнуть недопустимость  каких-либо 
ограничений в Богослужебном поминовении и допущении к церковным Та-
инствам верующих, носящих национальные имена, традиционные для других 
Поместных Православных Церквей (или имена в иных национальных звуча-
ниях)» 3.

У нас существует такая практика: если в храм принесли крестить младенца, 
а ему уже дано  какое-то имя, несоответствующее календарному, то священник 
обычно даёт ему имя из календаря- святцев, близкое по звучанию. Эта практика, 
можно сказать, подтверждена Синодом. «При крещении или присоединении 
к Православной Церкви взрослого человека, носящего имя, не имеющее ана-
лога в месяцесловах Поместных Православных Церквей и не являющееся иным 
национальным звучанием имени их православного Месяцеслова, предоставлять 
таковому человеку самостоятельно избирать крестильное имя из православ-
ного Месяцеслова, причем желательно, чтобы оно было близко по звучанию 
с гражданским именем» 4.

1 См.: Гарднер И. А. Море житейское. Воспоминания в четырех томах. Т. 1: Скитания (1920–
1922). Кн. 2–3. М., 2022. С. 191.

2 В области церковно- приходской практики // Церковный вестник. СПб., 1912. № 9. Стб. 292.
3 Определения Священного Синода // ЖМП. 2020. № 1. С. 14.

Данной теме посвящено также циркулярное письмо Московской Патриархии от 31.08. 
2012 года. В нём кроме Грузинской, Сербской и Болгарской Церквей названы также Румын-
ская и Финляндская Церкви, где имеется подобная практика. В письме также говорится 
о допущении без « каких-либо ограничений в богослужебном поминовении и допущении 
к Таинствам Церкви для верующих, носящих национальные имена и крещенных в других По-
местных Православных Церквах» (Собрание документов Русской Православной Церкви. М., 
2014. Т. 2. Ч. 1. С. 28). И. А. Гарднер также говорит о непривычных нам именах у греков (Гар-
днер И. А. Море житейское. Воспоминания в четырех томах. Т. 1. М., 2022. С. 110).

4 Определения Священного Синода // ЖМП. 2020. № 1. С. 14.



127

Иногда пред христианином встаёт вопрос, кто является его Небесным по-
кровителем. Например, ситуация такова: младенца крестили в детстве, по па-
спорту его имя очень далеко от календарного, а родители уже почили и спро-
сить об этом некого. Храм, в котором его крестили, закрывался и никаких 
крестильных сведений не сохранилось. Очевидно, об этом надо сказать на ис-
поведи и поступить по благословению священника 1.

2. Об одежде
Одежда издревле входила в обиход человека, она появилась перед его 

изгнанием из Рая. После своего грехопадения первая чета «сшиста листвие 
смоковное 2, и сотвориста себе препоясания» (Быт. 3, 7). Затем «сотвори Го-
сподь Бог Адаму и жене его ризы кожаны, и облече их» (Быт. 3, 21). Отмечает-
ся, что данная Богом одежда «не устраняет их одежды; она является знаком, 
что они призваны к достоинству, к[ото]рое утратили» 3. В последующее время 
одеяние у младенца появляется практически сразу после его рождения, т. е. 
с приходом в сей мир.

Формируется различие женской и мужской одежд. Причём, согласно Свя-
щенному Писанию, мужчина не должен носить женскую одежду, а женщина —
мужскую, «яко мерзость есть Господеви Богу… всяк творя сия» (Втор. 22, 5) 4. 
Об этом же говорится и в постановлениях Стоглавого Собора, который прохо-
дил в Москве в 1551 году (глава 93): «…мужем и отроком женским одеянием 
не украшатися, ниже просто женская одеяния носити. Ни женам в мужеские 
одеяния облачатися, но комуждо подобная своя одеяния имети и от сего по-
знаватися» 5.

Одежда отражает внутреннее состояние человека, его отношение к внеш-
ним обстоятельствам. Когда в размеренный ритм жизни праведного Иова (ок. 
2000–1500 гг. до Р.Х.; в.; пам. 6 мая) ворвались беды и несчастья, то он разо-

1 Можно привести такой пример, женщина носит имя Инны, которое является «именем муж-
ским», в случае, если это взрослый человек, то ему «следует говеть, исповедоваться, а при 
Причащении он получает новое имя» (В области церковно- приходской практики // Церков-
ный вестник. СПб., 1897. № 30. Стб. 956).
При этом сделана ссылка на мнение митрополита Московского Филарета. Имеется ввиду слу-
чай, когда необходимо было изменить имя, иерарх предписал: «Велеть отроку приготовить-
ся к принятию Святых Таин и при исповеди и приобщения Святых Таин нарещи ему имя, 
которое, быв употреблено при Таинствах, и будет для него твердым» (№ 9119 // Полное со-
брание резолюций Филарета митрополита Московского. М., 1914. Т. 4. С. 31–32.; Григорий 
(Воинов), архим. Резолюции митрополита Филарета // Душеполезное чтение. М., 1872. Ч. 3. 
С. 347. См. также: Замахаев С., свящ. Можно ли и как должно переменять христианское имя? 
// Воронежские епархиальные ведомости. 1892. № 3. С. 99–107).

2 Прилагательное «смоковный» от существительного «смоква» что означает «фиговое дерево, 
инжир» (Словарь русского языка XI–XVII вв. М., 2000. Вып. 25. С. 200).

3 Словарь библейского богословия. Брюссель, 1990. Стб. 708.
4 Однажды преподобный Порфирий Кавсокаливит, общаясь с супружеской парой об одежде 

их дочери, сослался на данное место Священного Писания (Порфирий Кавсокаливит, прп. 
Цветослов советов. Святая Гора Афон, 2008. С. 176). В целом он был очень милостив вообще, 
как и в данном случае.

5 Российское законодательство Х–ХХ веков. Т. 2: Законодательство периода образования 
и укрепления Русского централизованного государства. М., 1985. С. 370.

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



128

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

рвал свои одежды и сказал: «…наг изыдох от чрева матере моея, наг и отиду 
тамо: Господь даде, Господь отъят» (Иов 1, 21). Жители Иерусалима, стеля свои 
одежды на дороге, радостно встречали Христа Спасителя, который на осле на-
правлялся в город (Мф. 21, 9).

Об одежде подвижники говорят в своих духовных наставлениях. Препо-
добный Максим Исповедник († 662; пам. 21 янв.) пишет: «жизнь, запятнан-
ная многими грехопадениями от плотских страстей, есть осквернения одежда 
(Иуд. 1, 23). Ибо образом своей жизни, или одеждею какою, всякий человек 
обыкновенно проявляет каков он, праведен, или неправеден: один имеет одеж-
ду чистую, т. е. жизнь добродетельную, а у другого жизнь вся испачкана злыми 
делами. — Или лучше оскверненная от плоти одежда есть внутреннее настрое-
ние и расположение, которое дает образ душе, какой имеет она по совести (или 
пред совестию), в силу воспоминания об исходящих от плоти худых движений 
и действий, — каковую одежду непрестанно видя на себе, она (душа) поража-
ется зловонием страстей. Ибо как от духа чрез разумное сочетание добродете-
лей одной с другою в душе делается одежда нетления, — коею облекшись, она 
является доброю и преславною: так от плоти чрез сплетение разных страстей, 
по сродству их одной с другою, производится для нее некая одежда нечистая 
и испачканная, являющая собою, какова душа, налагая на нее другой образ 
и подобие вместо Божественного» 1.

Об одежде читаем и у аввы Дорофея: «как облеченный в шелковую одежду, 
если набросить на него нечистое рубище, отбегает, чтобы не замарать своего 
драгоценного одеяния, так и святые, будучи облечены в добродетели, убегают 
человеческой славы, чтобы не оскверниться ею» 2. И в гимнографии упомина-
ется одежда. В ексапостиларии Страстной седмицы говорится о Божественном 
чертоге, о котором верующий сокрушается: «…одежды не имам, да вниду вонь: 
просвети одеяние души моея, Светодавче, и спаси мя». Преподобный Ефрем 
Новоторжский (†1053; пам. 28 янв.) в акафисте прославляется: «радуйся, в ризу 
спасения облеченный. Радуйся, одеждею нетления одеянный» (Икос 6).

В одежде не только фасон, но и цвет имеет свое значение, в целом влияя 
на настроение человека: «…иное расположение души у человека… носящего 
красивую одежду и иное — у носящего худую» 3. Цвета одежды имели также 
свою особую символику. «Третий Вселенский Собор (Эфес, 431 г.) постано-
вил в знак наивысшего почитания Марии и Анны изображать их в пурпурных 
одеждах» 4.

1 Добротолюбие / В русском переводе святителя Феофана, Затворника Вышенского. М., 2010. 
Т. 3. С. 252–253.

2 Дорофей, прп. Душеполезные поучения, послания, изречения. Изд. 2. Свято- Троицкая Серги-
ева Лавра, 2016. С. 62.

3 Там же. С. 66.
4 Бычков В. В. Византийская эстетика. Теоретические проблемы. М., 1977. С. 103. Ниже автор 

говорит о символике других цветов (Там же. С. 101–107.
См. также: Он же. Малая история византийской эстетики. Киев, 1991. С. 267–268).
О символике цвета в древнерусской литературе см.: Панченко А. М. О цвете в древней литера-
туре восточных и южных славян // Труды Отдела древнерусской литературы. Т. 23: Литера-
турные связи древних славян. Л., 1968. С. 3–15.



129

С принятием христианства византийские традиции по отношению к одеж-
де получают распространение на Руси. «С конца Х в. костюм стал четко отра-
жать социальное положение его владельца, причем это выражалось не столько 
в различии фасонов одежд… сколько в их количестве и качестве» 1. Иерархич-
ность Небесного мира отражалась и в земной жизни. Преподобный Макарий 
Великий пишет: «великий, многоценный и царский бисер, поступающий в Цар-
ский венец, принадлежит только Царю; и один Царь может носить этот бисер; 
другому же человеку не позволено носить такой бисер» 2.

Чин, канон, этикет — это понятия, которые были характерны для человече-
ского сознания в древности. «В основе… идеи порядка — тезис о божественном 
происхождении “чина”» 3. Понятие чина, канона и этикета исключали само-
вольный переход из одного в другой: поэтому крестьянин, например, не мог 
одеться в одеяние боярина. В «Шестодневе» Иоанна Экзарха Болгарского чи-
таем: «колико зло есть еже свой чин комуждо преступати и уставныя пределы 
без боязни миновати» 4. Современная исследовательница отмечает: «…в разные 
исторические эпохи значение “чина” было огромным в культуре и жизни рус-
ского народа» 5.

В материалах Стоглавого Собора 1551 года читаем: «…комуждо подобает 
свой чин хранити»: «…ино одеяние воину, ино одеяние тысящнику, ино пять-
десятнику, и ино одеяние купцу, и ино златарю, ино железному ковачю, и ино 
орачю 6, и ино просителю, и ино женам (глава 90)» 7. И ниже говорится: «комуж-
до подобает свое одеяние, от тех же и познается койждо кто есть коего чина» 8. 
Академик Д. С. Лихачев пишет: «этикет требует определенной “воспитанно-
сти”. Этикет литературный и “благовоспитанность” в жизни находятся в тесной 
взаимозависимости» 9. Хорват Ю. Крижанич, побывавший на Руси при Царе 
Алексии Михайловиче (1645–1676), писал, что в Венеции и некоторых других 
городах- республиках имеются особые «законы об одежде, которыми опреде-
ляется, сколько денег дозволено тратить людям боярского сословия на свою 
одежду, и запрещается людям низших сословий носить шелк, жемчуг, золото 
и тому подобное» 10.

Князь М. И. Воротынский (†1573) в 1562–1566 годах находился в ссылке 
на Белоозере вместе со своей семьёй. Когда его дочь Агриппина подросла, он на-
писал «в Москву, что его дочери не “по чину” да и просто неприлично ходить 

1 Жабрева А. Э. Письменные и изобразительные источники по истории русского костюма XI–
XVII веков. СПб., 2016. С. 85.

2 Преподобного отца нашего Макария Египетского духовные беседы, послания и слова. М., 
1852. С. 239.

3 Черная Л. А. О понятии «чина» в русской культуре XVII века // Труды Отдела древнерусской 
литературы. СПб., 1993. Т. 47. С. 343.

4 Цит. по: Черная Л. А. О понятии «чина» в русской культуре XVII века… С. 343.
5 Там же. С. 344.
6 Орачь — пахарь, земледелец (Словарь русского языка XI–XVII вв. М., 1987. Вып. 13. С. 62).
7 Российское законодательство Х–ХХ веков. Т. 2. С. 366.
8 Там же. С. 366.
9 Лихачев Д. С. Поэтика древнерусской литературы. Изд. 3. М., 1979. С. 87.
10 Крижанич Ю. Политика. М., 1997. С. 161.

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



130

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

в кафтане, и из Москвы шлют княгине и княжне несколько сортов материи 
на платья» 1.

Из истории известно, что при Патриархе Филарете (1619–1633) иностран-
цев, проживавших в Москве, «заставили скинуть платье русского покроя и но-
сить свою национальную одежду». Немецкий дипломат А. Олеарий (†1671), 
будучи в Москве, объяснил это «распоряжение одними религиозными моти-
вами, тем, что иноземцы, одетые по-московски не узнанные получили благо-
словение Патриарха, шедшего по улице во главе церковной процессии» 2. Когда 
иноземец, проживавший в Москве, изъявлял желание принять Православие, 
то, прежде всего, на него надевали «новое, чистое платье русского покроя» 3. 
Но в последующее время XVII века «в Россию все больше стали проникать за-
падные влияния» 4, активная же европеизация одежды, прежде всего правящего 
класса, начинается в XVIII веке благодаря Петру I. В 1700 и 1701 годах были 
изданы указы, предписывающие носить одежду западноевропейского покроя, 
неисполнение данных указов подлежало суровому наказанию 5.

Одежда соответствует времени года, роду занятий: «надо различать време-
на жизни, мирское и священное, работу и праздник» 6. В Сибири известна такая 
простая народная мудрость: сибиряк не тот, кто морозов не боится, а тот, кто 
тепло одевается. Забота о здоровье в зимнее время начинается, в первую оче-
редь, с тёплой одежды: «Июль — хоть разденься, а декабрь — потеплей одень-
ся» 7. О бедном человеке в русских пословицах говорится: «всей одежи — шапка 
да онучи», «Шапка волосяная, рукавицы своекожные», «И в мир, и в пир — оде-
жа одна» 8.

Одежда может быть будничной и может быть праздничной. В Неделю 
о блудном сыне в Евангельском чтении говорится, как отец встретил вернув-
шегося и раскаявшегося своего сына и повелел «к рабом своим: изнесите одеж-
ду первую, и облецыте его» (Лк. 15, 22). Так говорится в славянском переводе 
Священного Писания, в русском читаем: «принесите лучшую одежду, и оденьте 
его» (Лк. 15, 22).

«Домострой», памятник древнерусской литературы XVI века, предписыва-
ет очень бережно относиться к одежде, закончив работу, «можно переменить 
одежду на чистую каждодневную, и сапоги тоже. А в праздник и в хорошую по-
году, да на людях или в церковь идти, или в гости, нужно нарядную одежду на-

1 Ульянов В. П. М. И. Воротынский в белозерской ссылке (К историографии темы) // Образо-
вание и наука на рубеже веков. Тезисы школы- семинара аспирантов и соискателей Нижне-
вартовского государственного педагогического института. Нижневартовск, 10–12 апреля 
2001 года. Нижневартовск, 2002. С. 57.

2 Цветаев Д. Протестантство и протестанты в России до эпохи преобразований. М., 1890. С. 340.
3 Там же. С. 345.
4 Жабрева А. Э. Письменные и изобразительные источники по истории русского костюма. 

С. 263.
5 Полевой П. Н. Старинные русские одежды // Нива. СПб., 1889. № 34. С. 855.
6 Словарь библейского богословия. Брюссель, 1990. Стб. 707.
7 Даль В. Пословицы русского народа. М., 1994. Т. 3. С. 504.
8 Даль В. Пословицы русского народа. М., 1994. Т. 1. С. 164.



131

деть» 1. В XIX веке крестьянин мог идти в храм в лаптях, но перед тем, как зайти 
в храм, он переобувался в сапоги, которые нёс с собой. В одежде определённое 
значение имели декоративные элементы. «Вышивались обычно ворота и ру-
кава мужских и женских рубах, полотенца, платки, кофты, кисеты, головные 
уборы» 2.

С развитием технических возможностей становятся более разнообразными 
ткани, используемые при изготовлении одежды, начинают применяться синте-
тические материалы, ярче становятся цвета. После бедствий Великой вой ны, 
когда, стали забываться голод и холод, в начале второй половины ХХ века, стало 
активно внедряться понятие «мода» в повседневный быт жителей и достижения 
химической промышленности страны: болоневые плащи, нейлоновые мужские 
рубахи и т.д 3.. В народе это называлось «поветрием» 4. Подобная одежда ощу-
щалась на теле как полиэтиленовый пакет. Вспоминается вопрос, заданный 
одному врачу по этому поводу: «что делает медицина, что избавить человека 
от такой губительной одежды?». Ответ был весьма интересен: «вместе со всеми 
стоим в очередях за покупками».

Народное устное творчество не обошло своим вниманием одежду, подчёр-
кивая, прежде всего, важность человеческого достоинства и интеллекта: «Попа 
и в рогоже узнаешь» 5, «По платью встречают, по уму провожают» 6, «Хвалят (хо-
рош) на девке шелк, коли в девке толк» 7.

В наше время в изготовлении одежды большую роль играют междуна-
родные компании, поэтому одежда в разных странах совершенно одинакова 
и ничем не отличается, национальные же особенности постепенно стираются, 
местное производство одежды становится менее рентабельным. Мода и рекла-
ма предлагают нам ежедневно и постоянно новую одежду, новые «брэнды», 
всякий раз всё более лучшую, более качественную. Весьма затратной для со-
временного человека является увлечённость всякими новинками, мода на них. 
О последнем один лаврский, теперь уже почивший архимандрит, любил зада-
вать вопрос: а чем она заканчивается? При этом он предлагал мудрый совет: 
слово «мода» необходимо прочесть начиная с конца! Секуляризация сознания, 
утрата понятия этикета «чина» приводит и к таким случаям, когда люди заходят 
в храм, но их одежда ничем не отличается от той, в которой они ходят на пляж.

Одежда — это наша культура, она же отражает наше внутреннее состояние.

3. Нелюбимые слова
Господь сказал: «ядый Мою плоть и пияй Мою Кровь, во Мне пребывает и Аз 

в нем» (Ин. 6, 56). Это заповедь Христова совершается на Божественной Литур-

1 Домострой / Издание подготовили В. В. Колесов и В. В. Рождественская. СПб., 1994. С. 243–
244.

2 Белов В. Лад. Очерки о народной эстетике. Архангельск, 1985. С. 78.
3 Бердинских В. Русские у себя дома. М., 2016. С. 35–37.
4 Там же. С. 32.
5 Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. СПб., 1882. Т. 3. С. 309.
6 Даль В. Пословицы русского народа. М., 1994. Т. 2. С. 247.
7 Там же. С. 560.

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



132

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

гии. Литургия называется также Евхаристией, что переводится с греческого 
языка как благодарение. Готовясь к принятию величайшей Святыни, верующий 
человек постится, идёт на исповедь, читает правило ко святому Причащению 
и приступает к святым Тайнам. После этого он благодарит Господа: «Слава Тебе 
Боже, слава Тебе Боже, слава Тебе Боже!..» 1.

Так получив благодать, верующий человек возносит благодарственные 
молитвы к Богу. Вот модель благодарного отношения к благодеянию. Можно 
было бы эту модель перенести и на окружающую действительность. Однако, 
мы многое в жизни по отношению к себе воспринимаем как должное и совер-
шенно даже не замечаем любезности, внимания и услужливости окружающих. 
Нередко можно видеть, как впереди идущий придерживает дверь для идущего 
следом, но тот не испытывает ответной благодарности и молча проходит своим 
путём. Подобных примеров можно привести гораздо больше, но суть во всех 
случаях одна и та же.

Жизнеописания угодников Божиих дают нам примеры благодарного вос-
приятия всего происходящего с ними. Святитель Иоанн Златоуст (†407; пам. 
14 сент.) — предстоятель столичной Византийской кафедры был гоним и скон-
чался в ссылке в Команах (ныне — Абхазия). Перед кончиной он «произнес 
обыкновенную молитву свою: Слава Богу за все! потом сказав: Аминь, и со-
творив на себе крестное знамение, покойно предал дух свой в руки Господа» 2.

Традиционное слово для выражения благодарности «спасибо» является 
сокращением фразы — «Спаси Бог» 3. В. Даль приводит русскую поговорку: «Ве-
лико слово: спасибо» 4. Интересна такая мысль русского народа: «Спасибо тому, 
кто поит и кормит — а вдвое тому, кто хлебсоль помнит» 5. Народная мудрость 
знает и такой вариант, как безразличие и неблагодарность, поэтому говорится: 
«Своего спасибо не жалей, а чужого не жди» 6, «За неблагодарных Бог благода-
рит» 7, «Благодарность, как ничто другое в жизни, у многих быстрее всего увя-
дает» 8. Древний мудрец даёт совет: «дающему дар следует тут же забыть о нем, 

1 Первая молитва Евхаристического канона, которую читает священник на Литургии святите-
ля Иоанна Златоустого, начинается словами: «Достойно и праведно Тя пети, Тя благословити, 
Тя хвалити, Тя благодарити, Тебе покланятися на всяком месте владычествия…». Протоиерей 
А. Шмеман пишет, что это благодарение дано «человеку Христом. Его сыновняя свобода —
ставшие и вечно становящиеся нашими. Благодарение, которое — потому что оно Христово 
и свыше, нас возводит рай, как его предвосхищение, как и Причастие еще здесь, на земле, 
Царству будущего века» (Шмеман А., прот. Евхаристия. Таинство Царства. М., 1992. С. 220).

2 Жизнь святого Иоанна Златоустого, архиепископа Константинопольского. М., 1860. С. 440.
См. также: Иоанн (Максимович), митр. Илиотропион, или сообразование человеческой воли 
с Божественною волею. М., 2011. С. 59.

3 Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. СПб.; М., 1882. Т. 4. С. 288.
4 Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. Т. 4. С. 288; Он же. Пословицы рус-

ского народа. М., 1994. Т. 1. С. 254.
5 Там же. С. 288; Там же. С. 252.
6 Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. Т. 4. С. 288; Он же. Пословицы рус-

ского народа. Т. 1. С. 255.
7 Даль В. Пословицы русского народа. Т. 1. С. 258.

Другой вариант звучит так: «За добро Бог плательщик» (Там же. С. 62).
8 «Пчела», или Главы поучительные из Писания, святых отцов и мудрых мужей / Перевод, пре-

дисловие и примечания П. К. Доброцветова. М., 2014. С. 105.



133

принимающему же — всегда помнить» 1. Современный подвижник- афонит го-
ворит: «…редко можно встретить благодарного человека» 2.

В наше время встречается такая информационная рубрика как «Право-
славные шутят». Из этой рубрики можно привести несколько вольное, но од-
новременно поучительное наблюдение: «В раю было два ангела. Один всегда 
отдыхал на облаке, а другой летал от земли к Богу. Отдыхающий ангел решил 
спросить другого:

— Что же ты все время летаешь туда-сюда? Отдохнул бы!
— Нет времени! Я ношу Богу послания, которые начинаются со слов “По-

дай, Господи!”. А ты почему всегда здесь отдыхаешь?
— Понимаешь, я должен бы носить Богу молитвы, которые начинаются 

со слов “Благодарю Тя, Господи!”» 3.
Кроме «спасибо» нелюбимым в речевом обиходе является также слово 

«простите», «извините». Афонский подвижник пишет: «постарайся не оправ-
дываться, чтобы тебе ни говорили. Искренне попроси прощения, этого доста-
точно. Словом “прости” и искренним раскаянием пресекается гордость.

— Сегодня один ребёнок баловался в архондарике. Мать велела ему попро-
сить прощения, а он отвечал: “Не хочу”. Почему некоторым людям так трудно 
сказать “прости”?

— Гордость не позволяет» 4.
Старец Паисий Святогорец сравнивает благодарного человека и неблаго-

дарного: «Человек, который знает, что такое благодарность, всем доволен. Он 
думает о том, что Бог ему даёт каждый день, и радуется всему. Но если человек 
неблагодарный, он всем недоволен, ропщет по всякому поводу и мучается» 5. 
Ниже подвижник продолжает: «Неблагодарность — большой грех, который 
осудил Сам Христос. “Не десять ли очистишася? Да девять где?” — спросил Он 
прокаженного, который пришёл Его поблагодарить. Христос ждал благодарно-
сти от десятерых прокажённых не для Себя, но для них самих, потому что благо-
дарность им же самим принесла был пользу» 6.

Современный сербский иерарх- подвижник отмечает: «о, если бы мы зна-
ли, сколько нам молча прощают каждый день и каждый час — не только Бог, 
но и люди, мы бы и сами со стыдом поспешили простить других!» 7.

В Киево- Печерском патерике описан очень печальный случай. В обите-
ли были два духовных брата — Тит и Евагрий. Однако лукавый «посеял между 

1 Там же. С. 106.
2 Паисий Святогорец, прп. Слова. Т. 5: Страсти — добродетели. М., 2008. С. 242.
3 Улыбнись! Смешные истории из жизни священников и мирян / Составитель Фомин А. В. М., 

2017. С. 131.
4 Там же. С. 85.
5 Там же. С. 134. В Великих Макарьевских Минеях (XVI в.) читаем: «Неропщай благодарен, 

а ропщай неблагодарен» (Словарь русского языка XI–XVII вв. М., 1975. Вып. 1. С. 198).
6 Паисий Святогорец, прп. Слова. Т. 5: Страсти — добродетели. М., 2008. С. 136.

Подвижник имеет ввиду Евангелие от Луки (Лк. 17, 15–17), где говорится, что «только “ино-
племенник” пришёл выразить Христу Спасителю благодарность». См.: Макарий (Веретен-
ников), архим. «Эффект близости» в истории и современности// Альфа и Омега. М., 2006. 
№ 2(46). С. 303; Он же. Христианское благочестие: история и традиции. М., 2019. С. 98.

7 Николай Сербский (Велимирович), свт. Книга вторая: Беседы. М., 2010. С. 163.

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



134

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

ними вражду, и такую ненависть вложил он в них, что они и в лицо не хотели 
видеть друг друга, и избегали друг друга» 1. Когда Тит сильно заболел, то братия 
привела к нему Евагрия, чтобы помирить их, но он отказался простить разбо-
левшегося брата и за это сразу упал мёртвым.

Другой, противоположный пример. В пятидесятых годах XVII века в Моск-
ве находился Антиохийский Патриарх Макарий. Вместе с Царём Алексием 
Михайловичем он совершил в январе паломничество в обитель преподобного 
Саввы Сторожевского в Звенигороде ко дню празднования памяти угодника 
Божия. По окончании Литургии Царь пошёл в алтарь и, как пишет очевидец, 
взял патриарший Служебник на арабском языке, начал его смотреть. «Он ди-
вился на его изображения и письмо, перелистывая его лист за листом и, выйдя 
к … учителю, сказал ему с поклоном: “Прости меня, что рассматривал твой 
Служебник и перелистывал его без твоего позволения”» 2.

Данная тема отражена в народной мудрости: «Прощай, прости, привет рас-
стающихся, прости, коли в чем виноват, не поминай лихом» 3, «Не стыдись, а на-
гнись, да поклонись» 4, «За прощеную вину и Бог не мучит» 5. В. Даль упоминает 
такой интересный обычай Прощенного воскресения, который ныне утрачен. 
Он так объясняет значение слова «прощеник» — «булка, с которою в прощеный 
день прощаются с родными» 6.

Слова «спасибо» и «простите» из нашего обихода в последнее время вы-
мываются. Обычно мы знаем слово «дай», но не знаем и забываем про слово 
«спасибо».

Приведём стихотворение, в котором расширен список важных, но «нелю-
бимых» слов:

«Еще “спасибо” часто мы употребляем,
То есть спаси вас Бог, спаси Господь вас;
Но это мы понятие ведь тоже плохо знаем:
Спасти за что и от чего же должен Бог нас?
Еще одно хорошее у нас есть слово —
“Простите” мы порою говорим,
Но и оно не абсолютно нам знакомо,
И иногда мы забываем о “прости”.
Ах да, мы, кажется, “пожалуйста” забыли,
И часто с вида упускаем мы его.
О, как легко свое мы сердце обольстили!
Подумав о незначительности слова дивного сего.
Благодарю, прости, пожалуйста — знакомые три слова.
Обычные такие! Как они просты!

1 Библиотека литературы Древней Руси. Т. 4: XII век. СПб., 1997. С. 389; Художественная проза 
Киевской Руси XI–XIII веков. М., 1957. С. 168.

2 Путешествие Антиохийского Патриарха Макария в России в половине XVII века, описанное 
его сыном, архидиаконом Павлом Алеппским. М., 2005. С. 497.

3 Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. СПб.; М., 1882. Т. 3. С. 513.
4 Даль В. Пословицы русского народа. М., 1994. Т. 1. С. 252.
5 Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. Т. 3. С. 513.
6 Там же. Т. 3. С. 514.



135

Но  почему-то повторять их часто снова
Мы забываем, и, порой, они бывают так трудны.
Ведь их значение есть благодарность, покаянье,
Смиренье своего “я”, что кроется в нас в глубине души,
И как бывает трудно переступить свое тщеславное желанье,
Чтоб свое сердце слезами сокрушить.
Как важно помнить нам обычные три слова
И часто говорить, и повторять друг другу,
Ведь это мира и любви основа,
И через них Господь нам посылает благодати руку» 1.

Итак, принятие христианства является важным шагом в жизни человека, 
ведь оно не только открывает путь ко спасению, но и налагает на верующего 
обязанность жить согласно заповедям Божиим.

Примером праведной жизни для христианина становится его небесный 
покровитель — святой, чьим именем нарекается человек при Крещении. Не-
бесный покровитель — это угодник Божий, который своими добродетелями 
и подвигами снискал себе место в Царствии Небесном. День памяти этого свя-
того становится именинами человека, и в этот день он стремится приступить 
к Святым Таинствам, вознося молитвы своему небесному заступнику.

Почитание небесных покровителей имело большое значение в том числе 
и для первых государей Московского царства, и для представителей династии 
Романовых. Истории известны многочисленные случаи, когда верующие при-
зывали помощь своих небесных покровителей и получали чудесное заступни-
чество.

Традиция наречения именем по Месяцеслову сложилась на Руси, но не вез-
де она получила такое широкое распространение. Так, в Грузинской, Болгарской 
и Сербской Церквях допускается использование национальных имен, не пред-
ставленных в православном календаре. Это вызывает некоторые трудности 
при общении с представителями этих Поместных Церквей, когда они прихо-
дят в русские храмы. Однако Священный Синод Русской Православной Церк-
ви в 2019 году постановил не ограничивать в Таинствах верующих, носящих 
традиционные для других Церквей имена.

В нашей Церкви сохраняется традиция называть ребенка в честь свято-
го: даже если при рождении младенцу дано имя, не соответствующее имени 
 какого-либо святого, то священник должен дать ему близкое по звучанию имя 
из Месяцеслова; также может предоставляться право самостоятельно выбрать 
крестильное имя, однако, оно должно быть освящено подвигом святого Право-
славной Церкви.

Одежда является неотъемлемой частью человеческого бытия с самого на-
чала его существования. Уже после грехопадения первые люди сами сделали 
себе одеяния, а затем Сам Господь облек их в кожаные ризы. С тех пор одежда 

1 Данное стихотворение принадлежит Ирине Ярине, написано оно было в 2009 году, когда она 
была ученицей Регентской школы при Московской духовной академии и помещено в журна-
ле «У Троицы окрыленные» (Сергиев Посад, 2009. № 12. С. 7), который «выходил» в то время 
в Регентской школе тиражом два экземпляра.

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



136

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

не только защищает человека, но и отражает его внутреннее состояние, соци-
альное положение, отношение к окружающему миру. На Руси, с принятием хри-
стианства, одежда четко отражала социальный статус ее владельца. Крестьянин 
не мог носить одеяние боярина, каждому «подобало свой чин хранити». Даже 
иностранцев, проживавших в Москве, заставляли носить национальную одежду, 
дабы они не могли быть восприняты как русский человек.

Таким образом, одежда была важным маркером идентичности человека. 
Со временем, особенно в XVIII веке при Петре I, в Россию стали проникать за-
падные влияния, и одежда правящего класса все больше европеизировалась. 
Развитие промышленности и технологий привело к появлению новых тканей 
и материалов, ярких цветов, а понятие «мода» прочно вошло в повседневный 
быт. Сегодня одежда во многом унифицирована, национальные особенности 
постепенно стираются, а погоня за новинками и «брендами» становится за-
тратной для современного человека.

Одной из важных проблем современного общества является утрата культу-
ры благодарности. Мы часто воспринимаем доброту и внимание окружающих 
как должное, даже не замечая их. Жизнеописания святых угодников Божиих 
показывают нам пример благодарного восприятия всего происходящего. Тради-
ционное слово «спасибо» — сокращение от «Спаси Бог» — свидетельствует о глу-
боком понимании источника благодеяний. Народная мудрость предостерегает 
от неблагодарности, а подвижники благочестия прямо говорят, что неблагодар-
ность — большой грех, осужденный Самим Христом. Ведь благодарность при-
носит пользу самому человеку, делая его довольным и радостным. К сожалению, 
в наше время «спасибо», «простите», «пожалуйста» — эти простые, но такие 
важные слова — все чаще выпадают из нашей речи. Между тем, они являются 
основой смирения, покаяния и благодарности, без которых невозможно под-
линное общение и взаимопонимание. Возвращение этих «нелюбимых» слов 
в нашу повседневность могло бы стать важным шагом к восстановлению утра-
ченной культуры благодарности.

СПИСОК ИСТОТЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Акафисты русским святым. [Т.:] Д — М. СПб., 1995.
2. Белоброва О. А. О почитании мучеников Адриана и Наталии на русской почве 

// Очерки русской художественной культуры XVI–XX веков. М., 2005. С. 17–25.
3. Белов В. Лад. Очерки о народной эстетике. Архангельск, 1985.
4. Белокуров С. А. Посольство дьяка Федота Елчина и священника Павла Захарье-

ва в Дадианскую землю (1639–1640 гг.) // Чтения в Императорском обществе истории 
и древностей Российских. М., 1887. Кн. 2. Материалы исторические.

5. Бердинских В. Русские у себя дома. М., 2016.
6. Библиотека литературы Древней Руси. Т. 18: XVII век. СПб., 2014.
7. Библиотека литературы Древней Руси. Т. 4: XII век. СПб., 1997.
8. Бычков В.В. Малая история византийской эстетики. Киев, 1991.
9. Бычков В. В. Византийская эстетика. Теоретические проблемы. М., 1977.
10. В области церковно- приходской практики // Церковный вестник. СПб., 1897. 

№ 30. Стб. 956.



137

11. В области церковно- приходской практики // Церковный вестник. СПб., 1912. 
№ 9. Стб. 292.

12. Витсен Н. Путешествие в Московию. 1664–1665. Дневник. СПб., 1996.
13. Гарднер И. А. Море житейское. Воспоминания в четырех томах. Т. 1: Скитания 

(1920–1922). Кн. 2–3. М., 2022.
14. Горюшкина Л. П. О календарной стороне имянаречения и Крещения княжеских 

и царских детей в первой половине — середине XVI в. // Древняя Русь. Вопросы медие-
вистики. М., 2017. № 268. С. 26–39.

15. Григорий (Воинов) архим. Резолюции митрополита Филарета // Душеполезное 
чтение. Ч. 3. М., 1872. С. 114–118; 226–230; 347–349; 470–471.

16. Григорян В. Г. Романовы. Биографический справочник. М., 2006.
17. Давид Л. А. Церковь Трифона в Надпрудном // Архитектурные памятники 

Москвы XV–XVII века. Новые исследования. М., 1947. С. 33–54.
18. Даль В. Пословицы русского народа. Т. 1. М., 1994.
19. Даль В. Пословицы русского народа. Т. 2. М., 1994.
20. Даль В. Пословицы русского народа. Т. 3. М., 1994.
21. Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. Т. 3. СПб.; М., 1882.
22. Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. Т. 4. СПб.; М., 1882.
23. Дворцовые разряды. Т. 1: 1612–1628 г. СПб., 1850.
24. Добротолюбие. Т. 3. / В русском переводе святителя Феофана, Затворника Вы-

шенского. М., 2010.
25. Домострой / Издание подготовили В. В. Колесов и В. В. Рождественская. СПб., 1994.
26. Дорофей, прп. Душеполезные поучения, послания, изречения. Изд. 2. Свято- 

Троицкая Сергиева Лавра, 2016.
27. Жабрева А. Э. Письменные и изобразительные источники по истории русского 

костюма. СПб., 2016.
28. Жигулин А. Жизнь, нечаянная радость. Избранное. М., 1980.
29. Жизнь и труды святых славных и всехвальных Двенадцати Апостолов Господ-

них, семидесяти меньших Апостолов и прочих равноапостольных благовестников Хри-
стовых. М., 2005.

30. Жизнь святого Иоанна Златоустого, архиепископа Константинопольского. М., 
1860.

31. Жизнь, страдания и духовные дары святого мученика и чудотворца Трифона 
и уроки из его жизни. М., 2012.

32. Журавлева И. А. Ковчег для мощей преподобного Михаила Малеина — небес-
ного покровителя первого Царя династии Романовых Михаила Федоровича // Художе-
ственные памятники Московского кремля. М., 2003. С. 110–120.

33. Забелин И. Домашний быт Русских царей в XVI и XVII столетиях. М., 2014.
34. Замахаев С., священник. Можно ли и как должно переменять христианское 

имя? // Воронежские епархиальные ведомости. 1892. № 3. С. 99–107
35. Извеков Н., прот. Московские кремлевские дворцовые церкви и служившие 

при них лица в XVII веке. Церковно- археологическое исследование. М., 1906.
36. Иоанн (Максимович), митр. Илиотропион, или сообразование человеческой 

воли с Божественною волею. М., 2011.
37. Истомин Г., свящ. Указатель святынь и достопримечательностей московского 

большого Успенского собора. М., 1910.
38. Клевцова Р. И. Почитание преподобного Михаила Малеина при Московском 

царском дворе времени Михаила Федоровича // Православные святыни Московского 
Кремля в истории и культуре России (К 200-летию музеев Московского Кремля). М., 
2006. С. 77–87.

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



138

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

39. Котошихин Г. К. О России в царствование Алексея Михайловича. М., 2000.
40. Котрелев Ф., диак. Чужое имя // Нескучный сад. М., 2008. № 3.
41. Крижанич Ю. Политика. М., 1997.
42. Куколевская О. С. Стенописи Троицкого собора Ипатьевского монастыря. Т. 2. 

М., 2008.
43. Лихачев Д. С. Поэтика древнерусской литературы. Изд. 3. М., 1979.
44. Макарий (Веретенников), архим. «Эффект близости» в истории и современ-

ности // Альфа и Омега. М., 2006. № 2(46).
45. Макарий (Веретенников), архим. Христианское благочестие: история и тради-

ции. М., 2019.
46. Нечаев В., священник. О христианских именах // Душеполезное чтение. Ч. 1. 

М., 1861.
47. Николай Сербский (Велимирович), свт. Книга вторая: Беседы. М., 2010.
48. О московской Трифоновской, что в Надпрудной (слободе) церкви. (Историче-

ские сведения). М., 1884.
49. Олеарий А. Описание путешествия в Московию. М., 1996.
50. Определения Священного Синода // ЖМП. 2020. № 1.
51. Особы Великокняжеской и Царской фамилии, в Бозе почивающие в Москов-

ском Вознесенском девичьем монастыре. М., 1902.
52. Паисий Святогорец, прп. Слова. Т. 5: Страсти — добродетели. М., 2008.
53. Паламарчук П. Сорок сороков. Т. 3: Москва в границах 1917 года. М., 1995.
54. Панченко А. М. О цвете в древней литературе восточных и южных славян 

// Труды Отдела древнерусской литературы. Т. 23: Литературные связи древних славян. 
С. 3–15.

55. Платон (Левшин), митр. Азбука добродетели. М., 2007.
56. Полевой П. Н. Старинные русские одежды // Нива. СПб., 1889. № 34.
57. Полное собрание резолюций Филарета митрополита Московского. Т. 4. М., 1914.
58. Порфирий Кавсокаливит, прп. Цветослов советов. Святая Гора Афон, 2008.
59. Православно- державный календарь «Достопамятные дни России» для чтения 

и молитвы на каждый день. Т. 2: Июль — Декабрь. Владивосток, 2020.
60. Преподобного отца нашего Макария Египетского духовные беседы, послания 

и слова. М., 1852.
61. Просвирнин А. Святой мученик Трифон // ЖМП. 1969. № 2. С. 59–64.
62. Путешествие Антиохийского Патриарха Макария в России в половине 

XVII века, описанное его сыном, архидиаконом Павлом Алеппским. М., 2005.
63. «Пчела», или Главы поучительные из Писания, святых отцов и мудрых мужей 

/ Перевод, предисловие и примечания П. К. Доброцветова. М., 2014.
64. Российское законодательство Х–ХХ веков. Т. 2: Законодательство периода об-

разования и укрепления Русского централизованного государства. М., 1985.
65. Сазонова Л. И. Повесть об Алексее Римском в третьем – пятом изданиях Про-

лога и политический смысл темы Алексея в литературе 1660–1670-х годов // Литератур-
ный сборник XVII века. Пролог. М., 1978. С. 99–106.

66. Самойлова Т. Е. Иконы Небесных покровителей государей // Царский храм. 
Святыни Благовещенского собора в Кремле. М., 2003. С. 24–39.

67. Сергий (Спасский), архиеп. Преподобный Михаил Малеин. Трехсотлетие 
рождения благочестивейшего Великого государя царя и Великого князя Михаила Фе-
доровича 12-го июля 1596–1896 г. Вязники, 1896.

68. Синаксари Постной и Цветной триоди. М., 2009.
69. Словарь библейского богословия. Брюссель, 1990.
70. Словарь русского языка XI–XVII вв. М., 1975. Вып. 1.



139

71. Словарь русского языка XI–XVII вв. М., 1987. Вып. 13
72. Словарь русского языка XI–XVII вв. М., 2000. Вып. 25.
73. Смирнов С. И. Древнерусский духовник. М., 2004.
74. Снегирев И. М. Путеводитель из Москвы в Троице- Сергиеву Лавру. М., 1856.
75. Собрание документов Русской Православной Церкви. М., 2014. Т. 2. Ч. 1.
76. Татьяна Михайловна, великая княгиня и царевна // Русский биографический 

словарь. Т.: Суворов — Ткачев. СПб., 1912. С. 362–363.
77. Терновский Ф. Изучение византийской истории и ее тенденциозное приложе-

ние в Древней Руси. Вып. 1. Киев, 1875.
78. Тихомиров М. Н. Русское летописание. М., 1979.
79. Триодь цветная. М., 1975.
80. Улыбнись! Смешные истории из жизни священников и мирян / Составитель 

Фомин А. В. М., 2017.
81. Ульянов В. П. М. И. Воротынский в белозерской ссылке (К историографии темы) 

// Образование и наука на рубеже веков. Тезисы школы- семинара аспирантов и соиска-
телей Нижневартовского государственного педагогического института. Нижневартовск, 
10–12 апреля 2001 года. Нижневартовск, 2002.

82. У Троицы окрыленные. Сергиев Посад, 2009. № 12.
83. Филарет (Дроздов), свт. Сочинения: Слова и речи. Т. 2: 1821–1836. М., 1874.
84. Художественная проза Киевской Руси XI–XIII веков. М., 1957.
85. Цветаев Д. Протестантство и протестанты в России до эпохи преобразований. 

М., 1890.
86. Черная Л. А. О понятии «чина» в русской культуре XVII века // Труды Отдела 

древнерусской литературы. Т. 47. СПб., 1993. С. 344–346.
87. Чин благословения и резания колача // Требник, Белград, 2013.
88. Шмелев И. С. Сочинения. Т. 2: Рассказы. Богомолье. Лето Господне. Как я встре-

чался с Чеховым. М., 1989.
89. Шмеман А., прот. Евхаристия. Таинство Царства. М., 1992.
90. Эзерин А. А. Ювелир и зодчий. О некоторых непроясненных страницах истории 

московской церкви мученика Трифона в Надпрудном // Московский журнал. История 
государства Российского. М., 2011. № 10(250). С. 24–33.

REFERENCES
1. Akafisty russkim svyatym. [T.:] D — M. SPb., 1995. (In Russian).
2. Belobrova O. A. O pochitanii muchenikov Adriana i Natalii na russkoj pochve // 

Ocherki russkoj hudozhestvennoj kul'tury XVI–XX vekov. M., 2005. S. 17–25. (In Russian).
3. Belov V. Lad. Ocherki o narodnoj estetike. Arhangel'sk, 1985. (In Russian).
4. Belokurov S. A. Posol'stvo d'yaka Fedota Elchina i svyashchennika Pavla Zahar'eva 

v Dadianskuyu zemlyu (1639–1640 gg.) // CHteniya v Imperatorskom obshchestve istorii 
i drevnostej Rossĳskih. M., 1887. Kn. 2. Materialy istoricheskie. (In Russian).

5. Berdinskih V. Russkie u sebya doma. M., 2016. (In Russian).
6. Biblioteka literatury Drevnej Rusi. T. 18: XVII vek. SPb., 2014. (In Russian).
7. Biblioteka literatury Drevnej Rusi. T. 4: XII vek. SPb., 1997. (In Russian).
8. Bychkov V.V Malaya istoriya vizantĳskoj estetiki. Kiev, 1991. (In Russian).
9. Bychkov V. V. Vizantĳskaya estetika. Teoreticheskie problemy. M., 1977. (In Russian).
10. V oblasti cerkovno- prihodskoj praktiki // Cerkovnyj vestnik. SPb., 1897. № 30. Stb. 

956. (In Russian).
11. V oblasti cerkovno- prihodskoj praktiki // Cerkovnyj vestnik. SPb., 1912. № 9. Stb. 

292. (In Russian).

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



140

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

12. Vitsen N. Puteshestvie v Moskoviyu. 1664–1665. Dnevnik. SPb., 1996.
13. Gardner I. A. More zhitejskoe. Vospominaniya v chetyrekh tomah. T. 1: Skitaniya 

(1920–1922). Kn. 2–3. M., 2022. (In Russian).
14. Goryushkina L. P. O kalendarnoj storone imyanarecheniya i Kreshcheniya knya-

zheskih i carskih detej v pervoj polovine — seredine XVI v. // Drevnyaya Rus'. Voprosy medi-
evistiki. M., 2017. № 268. S. 26–39. (In Russian).

15. Grigorĳ (Voinov) arhim. Rezolyucii mitropolita Filareta // Dushepoleznoe chtenie. 
CH. 3. M., 1872. S. 114–118; 226–230; 347–349; 470–471. (In Russian).

16. Grigoryan V. G. Romanovy. Biograficheskĳ spravochnik. M., 2006.
17. David L. A. Cerkov' Trifona v Nadprudnom // Arhitekturnye pamyatniki Moskvy XV–

XVII veka. Novye issledovaniya. M., 1947. S. 33–54. (In Russian).
18. Dal' V. Poslovicy russkogo naroda. T. 1. M., 1994. (In Russian).
19. Dal' V. Poslovicy russkogo naroda. T. 2. M., 1994. (In Russian).
20. Dal' V. Poslovicy russkogo naroda. T. 3. M., 1994. (In Russian).
21. Dal' V. Tolkovyj slovar' zhivogo velikorusskogo yazyka. T. 3. SPb.; M., 1882. (In Rus-

sian).
22. Dal' V. Tolkovyj slovar' zhivogo velikorusskogo yazyka. T. 4. SPb.; M., 1882. (In Rus-

sian).
23. Dvorcovye razryady. T. 1: 1612–1628 g. SPb., 1850. (In Russian).
24. Dobrotolyubie. T. 3. / V russkom perevode svyatitelya Feofana, Zatvornika Vyshens-

kogo. M., 2010. (In Russian).
25. Domostroj / Izdanie podgotovili V. V. Kolesov i V. V. Rozhdestvenskaya. SPb., 1994. 

(In Russian).
26. Dorofej, prp. Dushepoleznye poucheniya, poslaniya, izrecheniya. Izd. 2. Svyato- 

Troickaya Sergieva Lavra, 2016. (In Russian).
27. ZHabreva A. E. Pis'mennye i izobrazitel'nye istochniki po istorii russkogo kostyuma. 

SPb., 2016. (In Russian).
28. ZHigulin A. ZHizn', nechayannaya radost'. Izbrannoe. M., 1980. (In Russian).
29. ZHizn' i trudy svyatyh slavnyh i vsekhval'nyh Dvenadcati Apostolov Gospodnih, 

semidesyati men'shih Apostolov i prochih ravnoapostol'nyh blagovestnikov Hristovyh. M., 
2005. (In Russian).

30. ZHizn' svyatogo Ioanna Zlatoustogo, arhiepiskopa Konstantinopol'skogo. M., 1860. 
(In Russian).

31. ZHizn', stradaniya i duhovnye dary svyatogo muchenika i chudotvorca Trifona i uroki 
iz ego zhizni. M., 2012. (In Russian).

32. ZHuravleva I. A. Kovcheg dlya moshchej prepodobnogo Mihaila Maleina — 
nebesnogo pokrovitelya pervogo Carya dinastii Romanovyh Mihaila Fedorovicha // Hu-
dozhestvennye pamyatniki Moskovskogo kremlya. M., 2003. S. 110–120. (In Russian).

33. Zabelin I. Domashnĳ byt Russkih carej v XVI i XVII stoletiyah. M., 2014. (In Russian).
34. Zamahaev S., svyashchennik. Mozhno li i kak dolzhno peremenyat' hristianskoe 

imya? // Voronezhskie eparhial'nye vedomosti. 1892. № 3. S. 99–107. (In Russian).
35. Izvekov N., prot. Moskovskie kremlevskie dvorcovye cerkvi i sluzhivshie pri nih lica 

v XVII veke. Cerkovno- arheologicheskoe issledovanie. M., 1906. (In Russian).
36. Ioann (Maksimovich), mitr. Iliotropion, ili soobrazovanie chelovecheskoj voli s 

Bozhestvennoyu voleyu. M., 2011. (In Russian).
37. Istomin G., svyashch. Ukazatel' svyatyn' i dostoprimechatel'nostej moskovskogo 

bol'shogo Uspenskogo sobora. M., 1910. (In Russian).
38. Klevcova R. I. Pochitanie prepodobnogo Mihaila Maleina pri Moskovskom carskom 

dvore vremeni Mihaila Fedorovicha // Pravoslavnye svyatyni Moskovskogo Kremlya v istorii 
i kul'ture Rossii (K 200-letiyu muzeev Moskovskogo Kremlya). M., 2006. S. 77–87. (In Russian).



141

39. Kotoshihin G. K. O Rossii v carstvovanie Alekseya Mihajlovicha. M., 2000. (In Rus-
sian).

40. Kotrelev F., diak. CHuzhoe imya // Neskuchnyj sad. M., 2008. № 3. (In Russian).
41. Krizhanich YU. Politika. M., 1997. (In Russian).
42. Kukolevskaya O. S. Stenopisi Troickogo sobora Ipat'evskogo monastyrya. T. 2. M., 

2008. (In Russian).
43. Lihachev D. S. Poetika drevnerusskoj literatury. Izd. 3. M., 1979. (In Russian).
44. Makarĳ (Veretennikov), arhim. «Effekt blizosti» v istorii i sovremennosti // Al'fa 

i Omega. M., 2006. № 2(46). (In Russian).
45. Makarĳ (Veretennikov), arhim. Hristianskoe blagochestie: istoriya i tradicii. M., 

2019. (In Russian).
46. Nechaev V., svyashchennik. O hristianskih imenah // Dushepoleznoe chtenie. CH. 

1. M., 1861. (In Russian).
47. Nikolaj Serbskĳ (Velimirovich), svt. Kniga vtoraya: Besedy. M., 2010. (In Russian).
48. O moskovskoj Trifonovskoj, chto v Nadprudnoj (slobode) cerkvi. (Istoricheskie 

svedeniya). M., 1884. (In Russian).
49. Olearĳ A. Opisanie puteshestviya v Moskoviyu. M., 1996. (In Russian).
50. Opredeleniya Svyashchennogo Sinoda // ZHMP. 2020. № 1. (In Russian).
51. Osoby Velikoknyazheskoj i Carskoj familii, v Boze pochivayushchie v Moskovskom 

Voznesenskom devich'em monastyre. M., 1902. (In Russian).
52. Paisĳ Svyatogorec, prp. Slova. T. 5: Strasti — dobrodeteli. M., 2008. (In Russian).
53. Palamarchuk P. Sorok sorokov. T. 3: Moskva v granicah 1917 goda. M., 1995. (In Rus-

sian).
54. Panchenko A. M. O cvete v drevnej literature vostochnyh i yuzhnyh slavyan // Trudy 

Otdela drevnerusskoj literatury. T. 23: Literaturnye svyazi drevnih slavyan. S. 3–15. (In Rus-
sian).

55. Platon (Levshin), mitr. Azbuka dobrodeteli. M., 2007. (In Russian).
56. Polevoj P. N. Starinnye russkie odezhdy // Niva. SPb., 1889. № 34. (In Russian).
57. Polnoe sobranie rezolyucĳ Filareta mitropolita Moskovskogo. T. 4. M., 1914. (In Rus-

sian).
58. Porfirĳ Kavsokalivit, prp. Cvetoslov sovetov. Svyataya Gora Afon, 2008. (In Russian).
59. Pravoslavno- derzhavnyj kalendar' «Dostopamyatnye dni Rossii» dlya chteniya 

i molitvy na kazhdyj den'. T. 2: Iyul' — Dekabr'. Vladivostok, 2020. (In Russian).
60. Prepodobnogo otca nashego Makariya Egipetskogo duhovnye besedy, poslaniya 

i slova. M., 1852. (In Russian).
61. Prosvirnin A. Svyatoj muchenik Trifon // ZHMP. 1969. № 2. S. 59–64. (In Russian).
62. Puteshestvie Antiohĳskogo Patriarha Makariya v Rossii v polovine XVII veka, opis-

annoe ego synom, arhidiakonom Pavlom Aleppskim. M., 2005. (In Russian).
63. «Pchela», ili Glavy pouchitel'nye iz Pisaniya, svyatyh otcov i mudryh muzhej / 

Perevod, predislovie i primechaniya P. K. Dobrocvetova. M., 2014. (In Russian).
64. Rossĳskoe zakonodatel'stvo H — HKH vekov. T. 2: Zakonodatel'stvo perioda obraz-

ovaniya i ukrepleniya Russkogo centralizovannogo gosudarstva. M., 1985. (In Russian).
65. Sazonova L. I. Povest' ob Aleksee Rimskom v tret'em — pyatom izdaniyah Próloga 

i politicheskĳ smysl temy Alekseya v literature 1660–1670-h godov // Literaturnyj sbornik 
XVII veka. Prolog. M., 1978. S. 99–106. (In Russian).

66. Samojlova T. E. Ikony Nebesnyh pokrovitelej gosudarej // Carskĳ hram. Svyatyni 
Blagoveshchenskogo sobora v Kremle. M., 2003. S. 24–39. (In Russian).

67. Sergĳ (Spasskĳ), arhiep. Prepodobnyj Mihail Malein. Trekhsotletie rozhdeniya 
blagochestivejshego Velikogo gosudarya carya i Velikogo knyazya Mihaila Fedorovicha 12-go 
iyulya 1596–1896 g. Vyazniki, 1896. (In Russian).

Макарий (Веретенников), архимандрит Практика Благочестия в православной традиции: имя, одежда,..



142

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

68. Sinaksari Postnoj i Cvetnoj triodi. M., 2009. (In Russian).
69. Slovar' biblejskogo bogosloviya. Bryussel', 1990. (In Russian).
70. Slovar' russkogo yazyka XI–XVII vv. M., 1975. Vyp. 1. (In Russian).
71. Slovar' russkogo yazyka XI–XVII vv. M., 1987. Vyp. 13. (In Russian).
72. Slovar' russkogo yazyka XI–XVII vv. M., 2000. Vyp. 25. (In Russian).
73. Smirnov S. I. Drevnerusskĳ duhovnik. M., 2004. (In Russian).
74. Snegirev I. M. Putevoditel' iz Moskvy v Troice- Sergievu Lavru. M., 1856.
75. Sobranie dokumentov Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi. M., 2014. T. 2. CH. 1. (In Rus-

sian).
76. Tat'yana Mihajlovna, velikaya knyaginya i carevna // Russkĳ biograficheskĳ slovar'. 

T.: Suvorov — Tkachev. SPb., 1912. S. 362–363. (In Russian).
77. Ternovskĳ F. Izuchenie vizantĳskoj istorii i ee tendencioznoe prilozhenie v Drevnej 

Rusi. Vyp. 1. Kiev, 1875. (In Russian).
78. Tihomirov M. N. Russkoe letopisanie. M., 1979. (In Russian).
79. Triod' cvetnaya. M., 1975. (In Russian).
80. Ulybnis'! Smeshnye istorii iz zhizni svyashchennikov i miryan / Sostavitel' Fo-

min A. V. M., 2017. (In Russian).
81. Ul'yanov V. P. M. I. Vorotynskĳ v belozerskoj ssylke (K istoriografii temy) // Obrazo-

vanie i nauka na rubezhe vekov. Tezisy shkoly- seminara aspirantov i soiskatelej Nizhnevar-
tovskogo gosudarstvennogo pedagogicheskogo instituta. Nizhnevartovsk, 10–12 aprelya 2001 
goda. Nizhnevartovsk, 2002. (In Russian).

82. U Troicy okrylennye. Sergiev Posad, 2009. № 12. (In Russian).
83. Filaret (Drozdov), svt. Sochineniya: Slova i rechi. T. 2: 1821–1836. M., 1874. (In Rus-

sian).
84. Hudozhestvennaya proza Kievskoj Rusi XI–XIII vekov. M., 1957. (In Russian).
85. Cvetaev D. Protestantstvo i protestanty v Rossii do epohi preobrazovanĳ. M., 1890. 

(In Russian).
86. CHernaya L. A. O ponyatii «china» v russkoj kul'ture XVII veka // Trudy Otdela 

drevnerusskoj literatury. T. 47. SPb., 1993. S. 344–346. (In Russian).
87. CHin blagosloveniya i rezaniya kolacha // Trebnik, Belgrad, 2013. (In Russian).
88. SHmelev I. S. Sochineniya. T. 2: Rasskazy. Bogomol'e. Leto Gospodne. Kak ya vstre-

chalsya s CHekhovym. M., 1989. (In Russian).
89. SHmeman A., prot. Evharistiya. Tainstvo Carstva. M., 1992. (In Russian).
90. Ezerin A. A. YUvelir i zodchĳ. O nekotoryh neproyasnennyh stranicah istorii 

moskovskoj cerkvi muchenika Trifona v Nadprudnom // Moskovskĳ zhurnal. Istoriya go-
sudarstva Rossĳskogo. M., 2011. № 10(250). S. 24–33. (In Russian).

Статья поступила в редакцию 11.12.2024; одобрена после рецензирования: 
21.01.2025; принята к публикации 5.02.2025.

The article was submitted 11.12.2024; approved after reviewing: 21.01.2025; ac-
cepted for publication 5.02.2025.



143
© Бочков П. В., свящ., 2025.

Научная статья
УДК 281.93–3(09)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–143–162
EDN: THDBVI

 ПРОБЛЕМА ДЕЯТЕЛЬНОСТИ ЛЖЕСВЯЩЕНСТВА 
«ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ ВСЕРОССИЙСКОГО 

ПАТРИАРШЕСТВА» НА ТЕРРИТОРИИ 
АЛЕУТСКОЙ И СЕВЕРО- АМЕРИКАНСКОЙ 

ЕПАРХИИ В 1902–1910 ГГ.1

Павел Владимирович Бочков,
настоятель храма свт. Луки архиепископа 

Красноярского, г. Норильск, Россия, frpavel@inbox.ru
ORCID: 0000–0002–3218–6706

Аннотация. Статья посвящена истории малоиз-
вестной неканонической православной юрисдикции 
известной как «Православная Церковь Всероссийского 
Патриаршества», созданной самосвятом — лишенным 
священного сана бывшим священником Православной 
Российской Церкви Серафимом (Уствольским). Годы 
создания и наибольшей активности данной группы 
(1902–1908 гг.) выпали на годы архиерейского служе-
ния на Северо- Американском континенте святителя 
Тихона (Беллавина), будущего Святейшего Патриарха 
Православной Российской Церкви, возглавившего 
сонм Новомучеников и Исповедников Русской Церкви 
в ХХ веке. Постоянно сталкиваясь с раскольнической 
и мошеннической деятельностью лжемитрополита 
Уствольского, святитель Тихон, помимо колоссальной 
работы по делу проповеди православного вероучения на-
родам США и Канады, был достаточно глубоко погружен 

1 В основу статьи положен текст доклада, прочитанного авто-
ром на V Всероссийской (с иностранным участием) Феофа-
новской теолого- педагогической конференции (Россия, Там-
бов, Тамбовская духовная семинария, 26–27.06.2024).

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 143–162
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 143–162 

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Священник Павел Влади-
мирович Бочков
Доктор богословия 
(Dr. Hab.), доктор тео-
логии (ThDr), кандидат 
юридических наук (PhD),
Настоятель храма свт. 
Луки Архиепископа Крас-
ноярского г. Норильска
/
Priest Pavel V. Bochkov
Doctor of Theology, PhD 
of Law,
Rector of the Church of 
St. Luke of the Archbishop 
of Krasnoyarsk, Norilsk



144

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

в деятельность, направленную на противодействие Уствольскому и обличение его 
антиканонических действий. Из приведенных в статье источников ясно, что буду-
щий патриарх кропотливо собирал сведения о неканонической деятельности, реа-
гируя на них, исходя из доступных ему возможностей. История группы Уствольского 
вскрыла не только проблемы в вопросах православной миссии в Канаде среди эми-
грантов из Восточной Европы прежде всего среди бывших украинских униатов, 
но и обнажила ряд новых проблем: протестантский прозелитизм среди бывших 
униатов, проблему национализма среди украинских униатов, недоверие и преду-
беждение по отношению к русскому духовенству, стремительные разделения среди 
униатов и создание новых неканонических образований, нехватка образованных 
православных клириков для духовного окормления православных общин и противо-
действия расколу. Несмотря на довольно краткий период деятельности Уствольского, 
его последователи еще некоторое время смущали православных жителей Канады, 
растворившись затем в стремительно развивающемся юрисдикционном разнообра-
зии Северной Америки.

Ключевые слова: История православия в Канаде, Серафим (Уствольский), свт. Ти-
хон (Беллавин), лжесвященство, самосвятство, раскол, неканонические юрисдикции, 
«Православная Церковь Всероссийского Патриаршества»

Для цитирования: Бочков П. В., свящ. Проблема деятельности лжесвященства 
«Православной церкви всероссийского патриаршества» на территории Алеутской 
и Северо- Американской епархии в 1902–1910 гг. // Ипатьевский вестник. 2025. № 1. 
С. 143–162 https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–143–162

CHURCH HISTORICAL STUDIES
Scientific article

THE PROBLEM OF THE ACTIVITIES 
OF THE FALSE PRIESTRY OF THE 

“ORTHODOX CHURCH OF THE ALL-RUSSIAN 
PATRIARCHATE” ON THE TERRITORY OF THE 
ALEUTIAN AND NORTH AMERICAN DIOCESE 

IN 1902–1910
Pavel V. Bochkov

The rector of the church of St. Luke of the Archbishop of Krasnoyarsk, Norilsk, 
Russia, frpavel@inbox.ru

ORCID: 0000–0002–3218–6706

Abstract. The article is devoted to the history of a little- known non-canonical Orthodox 
jurisdiction known as the “Orthodox Church of the All- Russian Patriarchate”, created by 
the self-sanctified, defrocked former priest of the Orthodox Russian Church Seraphim 
(Ustvolsky). The years of creation and greatest activity of this group (1902–1908) fell during 
the years of the hierarchal service on the North American continent of St. Tikhon (Bellavin), 
the future His Holiness Patriarch of the Orthodox Russian Church, who led the host of New 
Martyrs and Confessors of the Russian Church in the twentieth century. Constantly facing 



145

Бочков П. В., свящ. Проблема деятельности лжесвященства «Православной церкви всероссийского...

the schismatic and fraudulent activities of the false Metropolitan Ustvolsky, Saint Tikhon, in 
addition to the colossal work of preaching the Orthodox faith to the people of the USA and 
Canada, was quite deeply immersed in activities aimed at countering Ustvolsky and expos-
ing his anti-canonical actions. From the sources cited in the article, it is clear that the fu-
ture patriarch ploddingly collected information about non-canonical activities, reacting to 
them based on the possibilities available to him. The history of Ustvolsky’s group revealed 
not only problems in matters of the Orthodox mission in Canada among emigrants from 
Eastern Europe, primarily among former Ukrainian Uniates, but also revealed a number of 
new problems: Protestant proselytism among former Uniates, the problem of nationalism 
among Ukrainian Uniates, mistrust and prejudice towards to the Russian clergy, rapid divi-
sions among the Uniates and the creation of new non-canonical formations, a lack of edu-
cated Orthodox clergy for the spiritual care of Orthodox communities and counteracting the 
schism. Despite the rather short period of Ustvolsky’s activity, his followers confused the 
Orthodox residents of Canada for some time and then dissolved into the rapidly developing 
jurisdictional diversity of North America.

Keywords: History of Orthodoxy in Canada, Seraphim (Ustvolsky), St. Tikhon (Bellavin), 
false priesthood, self-sanctification, schism, non-canonical jurisdictions, “Orthodox Church 
of the All- Russian Patriarchate

For citation: Bochkov P. V., priest. The problem of the activities of the false priestry of the 
“Orthodox church of the all-russian patriarchate” on the territory of the Aleutian and North 
American diocese in 1902–1910 // Ipatievsky vestnik. 2025. № 1. Р. 143–162 (In Russian). 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–143–162

Г
ОДЫ служения святителя Тихона (Беллавина) на Американском континенте 
было временем не только успешной и активной миссии среди инославных 

жителей, преимущественно мигрантов из Старого Света, но и временем доволь-
но сложного противостояния таким явлениям, как лжесвященство и самосвят-
ство. Речь идет прежде всего о деятельности так называемой «Православной 
Церкви Всероссийского Патриаршества», которая получила довольно большое 
распространение в Канаде среди западно- украинских мигрантов, преимуще-
ственно вчерашних униатов. Основателем этой неканонической юрисдикции, 
попытавшейся противопоставить себя канонической Православной Российской 
Церкви, стал сложивший с себя священнический сан бывший клирик Право-
славной Российской Церкви Стефан Уствольский.

Биография Уствольского достаточно богата на жизненные зигзаги, в ре-
зультате которых он часто радикально менял свою сословно- социальную при-
надлежность и сферу деятельности. Стефан Уствольский (в некоторых источ-
никах — Устьвольский) родился в Олонецкой губернии Российской империи 
в 1858 г. и, вероятно, происходил из духовного сословия. Окончив Олонецкую 
духовную семинарию, поступил в Санкт- Петербургскую Духовную Академию, 
которую окончил в 1881 г. со степенью кандидата богословия, причем «с правом 
на получение степени магистра без нового устного испытания»1.

Благодаря трудам историка Александра Кириллова достаточно подробно 
изучена биография создателя неканонической юрисдикции: «Новоявленного 

1 См.: Выпускники Санкт- Петербургской (с 1914 — Петроградской) духовной академии 
1814–1894, 1896–1918 гг. // Петербургский Генеалогический Портал. — URL: http://www.
petergen.com/bovkalo/duhov/spbda.html (дата обращения: 12.05.2024).



146

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

кандидата богословия в июне того же года определяют священником в москов-
ский придворный (!) Верхоспасский собор. Такое назначение может свидетель-
ствовать о несомненной успешности и одаренности Уствольского как студента 
академии или наличии у него влиятельного покровителя. Как бы то ни было, 
но возложенных на него надежд молодой священник не оправдал. Уже в январе 
1882 г. Уствольский был переведён на священническое место в церковь 8-го Гре-
надерского московского полка, квартировавшего в Твери. Однако и на новом 
месте Уствольский прослужил только около полугода. Командир полка обвинил 
священника в неблаговидном поступке, что полностью подтвердилось в ходе 
проведённого дознания. Военным начальством было предложено удалить его 
от занимаемого места.

Уствольский, решив предварить окончательное решение по своему делу, 
обратился с прошением в Синод о немедленном сложении с него сана. Про-
шение было удовлетворено. При добровольном сложении сана священника, 
согласно «Законам о Состояниях», человек, изъявивший такое намерение, воз-
вращался в «первобытное состояние и не пользовался впредь никакими пре-
имуществами». Между тем, Уствольскому (в виде исключения) Высочайшим 
указом были дарованы права и чин коллежского секретаря, которые по истече-
нии  какого-то времени по неизвестным (скрываемым самим владельцем прав) 
причинам им были утрачены. Вероятно, «неблаговидное поведение» Устволь-
скому было свой ственно, независимо от его общественного положения и места 
пребывания» 1.

Тем не менее вскоре Уствольский объявился в г. Новгороде, где был су-
дим гражданским судом и отбыл трехнедельное заключение «за преступле-
ние, предусмотренное одной из статей «Уложения о наказаниях уголовных 
и исправительных» — «за истребление, снятие, срывание и повреждение пе-
чатей, наложенных по распоряжению судебных и других властей»» 2. После 
этого он некоторое время находился под надзором полиции. В это же время 
им был расторгнут брак. После завершения бракоразводного процесса Стефан 
Уствольский занялся мелкой торговлей в бакалейной лавке в г. Новгороде 3, од-
нако это занятие не принесло ему удовлетворения, и в 1901 году он «обратил-
ся в Святейший Синод с прошением «о дозволении ему принять монашество 
и возвращении священного сана». Приняв во внимание тот факт, что сложение 
сана священника состоялось по просьбе самого Уствольского, чем он нарушил 
данные при рукоположении «обеты о неуклонном пребывании в принятом 
на себя звании», синодальные власти отклонили прошение новоиспеченного 
новгородского мещанина. Однако Синодом было разъяснено его право обраще-
ния с ходатайством к местному епархиальному начальству «о принятии на по-
слушничий искус в тот или другой монастырь» для приготовления к иноческому 

1 Кириллов Александр. Пуховые ковры «наглокощунствующего». «Новгородский американец» 
не только провозгласил себя митрополитом, но и нещадно отлучал от церкви всех, кто попа-
дал ему под руку // Портал 53. Новгородский интернет- журнал. — URL: https://portal-vn.ru/
puhovye- kovry-naglokoshchunstvuyushchego (дата обращения: 12.05.2024).

2 Там же.
3 Кириллов Александр. Многоликая улица // Новая новгородская газета. Великий Новгород, 

2018. № 37 (992). С. 18.



147

служению. Уствольский не преминул воспользоваться такой возможностью. 
По распоряжению новгородских церковных властей его определили послуш-
ником в Хутынский монастырь. … Уже через два месяца с начала срока своего 
послушания он отпрашивается в отпуск за границу с целью «поклонения свято-
му гробу Господню»» 1. И с этого самого момента начинается новая полоса в его 
жизни. Вероятно, во время своих странствий, он принял решение присвоить 
себе особый иерархический статус и получить возможность монетизировать 
доверие и расположение верующих.

После возвращения в Новгород он делает ошеломительное заявление о том, 
что во время своего пребывания на Востоке был якобы пострижен в монаше-
ство с именем Серафим и теперь является иеромонахом. Духовная Консистория 
направила материалы данного дела в Святейший Синод, который «признает 
неправомерным его «заграничное» восстановление в сане и пострижение, за-
прещая ему священнодействовать, и переводит его для иноческого испытания 
в Спасо- Евфимьевский монастырь Владимирской епархии» 2. Данная обитель 
с 1766 по 1905 гг., фактически являлась местом содержания духовных лиц 
православного исповедания, нарушивших священные каноны Православной 
Церкви, а также для представителей разного рода сектантства и старообряд-
ческих согласий 3.

«В декабре 1901 г. Уствольского буквально этапируют в Суздаль. С учётом 
предшествовавшей жизни Уствольского и неадекватного, по мнению церковных 
властей, нынешнего его поведения, дававшим повод предполагать «болезненное 
направление его воли» и требовавшим медицинского наблюдения, Синодом 
было принято решение о помещении послушника в монастырскую больницу. 
После того, как неоднократные прошения Уствольского во время пребывания 
в Спасо- Евфимьевском монастыре о снятии с него запрещения на священниче-
скую деятельность оставлялись Синодом без последствий, бывший священник 
обратился к руководству Владимирской епархии с заявлением о сложении с себя 
иноческого испытания и желании удалиться на Восток в мирском звании. Ему 
пришлось дать подписку, что он обязуется «не именоваться впредь ни священ-
ником, ни иеромонахом, не носить священнической и иеромонашеской одеж-
ды, а равно и других отличий, для сих санов установленных, не благословлять 
и не священнодействовать». С выданным консисторией билетом кандидата бого-
словия, в котором было прописано о разрешении выезда на Восток в мирском 
звании, Уствольский покинул суздальский монастырь в июне 1902 г.» 4.

1 Там же.
2 Там же.
3 Подробнее см.: Пругавин А. С. Старообрядческие архиереи в Суздальской крепости. — М.: 

Типолитогр. Т-ва И. Н. Кушнерев и К°, 1908; Пругавин А. С. Монастырские тюрьмы в борьбе 
с сектантством. М., 1905; Бочков П. В. Представители епископата Белокриницкой иерархии —
узники тюрьмы Суздальского Спасо- Евфимиева монастыря // Старообрядчество. 2023. Т. 1. 
№ 1. С. 94–111.

4 Кириллов Александр. Пуховые ковры «наглокощунствующего». «Новгородский американец» 
не только провозгласил себя митрополитом, но и нещадно отлучал от церкви всех, кто попа-
дал ему под руку // Портал 53. Новгородский интернет. — URL: https://portal-vn.ru/puhovye- 
kovry-naglokoshchunstvuyushchego (дата обращения: 12.05.2024).

Бочков П. В., свящ. Проблема деятельности лжесвященства «Православной церкви всероссийского...



148

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

В поддержку своей «легенды» Уствольский придумал историю о том, 
что он был принят в общение с пребывавшим на покое бывшим Константи-
нопольским патриархом Анфимом (Цацосом) (1827–1913), возглавлявшим 
Вселенский патриархат в 1895–1897 гг., который в сослужении с еще двумя 
греческими епископами и совершил его «архиерейскую хиротонию» в сан «епи-
скопа». В это время действующим Константинопольским патриархом являлся 
Иоаким (Деведзис) (1834–1912), по прозвищу Великолепный, который никоим 
образом не благословлял находящегося на покое патриарха Анфима совершать 
такое рукоположение. Понимая, что подобную историю никто не воспримет 
всерьез, Уствольский уверял, что «на Афоне ему была выдана грамота на сла-
вянском языке, в которой якобы утверждалось, что обладатель ее поставлен 
Греческой Церковью в «епископы- миссионеры» 1. Примечательно, что все по-
следующие годы эта грамота фигурировала на жизненном пути лжеепископа 
Серафима (Уствольского). В грамоте присутствовали поддельные подписи экс-
патриарха Анфима и еще двух греческих иерархов 2: Стефана, архиепископа 
Фаворского, и наместника Иерусалимского Патриарха, бывшего митрополита 
Карпатского и Касского Нила. Была указана и дата афонской «хиротонии» —
11 октября 1902 г.3

Забегая немного вперед, стоит сказать, что при распаде всей организации 
Уствольского в 1908 г. часть его бывших последователей из Канады под началом 
поставленного им «священника» М. Качковского, объявившего себя «архиепи-
скопом всей Канады», искала сближения с Русской Православной старообряд-
ческой Церковью, известной также как «Белокринницкая иерархия».

«На имя П. П. Рябушинского, издававшего газету «Утро России», пришло 
письмо, позволявшее говорить о возможном присоединении к Церкви Хрис-
товой многочисленной паствы» 4. Кроме того, в письме «сообщалось о том, 
что большое количество живущих в Канаде русских переселенцев «решитель-
но отказались» «от всякого сношения с Православной Церковью», старают-
ся остаться независимыми и перенять «обряд допетровских времен», но еще 
«слишком слабы, чтобы противостоять против натиска непрошеных покровите-
лей: пресвитерианцев, римо-католиков и баптистов»» 5, и что «в Канаде имеется 

1 Там же.
2 Ефимов А. Б. Алеутская и Северо- Американская епархия при святителе Тихоне. М.: Изд-во 

ПСТГУ, 2012. С. 296.
3 Православная Церковь Всероссийского Патриаршества // Иерархия литургических церквей—

URL: http://www.hierarchy.religare.ru/h-orthod- sepafi m.html (дата обращения: 12.05.2024).
4 Постановления Освященных Соборов старообрядческих епископов. М., 1913. С. 103. Цит. 

по: Боченков В. В. Несколько штрихов к биографии епископа Михаила (Семенова) // Миха-
ил (Семенов), епископ. Собрание сочинений. Т. 1: Статьи из старообрядческой периодики 
1906–1908 гг.: «Беседы против сектантов» (1908); «О вере и неверии» (1908–1909) / Архивно- 
библиотечный отдел Митрополии Московской и всея Руси РПСЦ; сост., подгот. текстов к изд., 
науч. ред., ввод. статья, примеч. В. В. Боченкова; указатели, общ. ред. В. В. Волкова. М.; Ржев: 
Маргарит, 2011. С. 20.

5 Боченков В. В. Михаил (Семенов), епископ Канадский. Биография // Виктор Вячеславо-
вич Боченков. Персональный сайт — URL: http://www.vbochenkov.ru/index.php/episkop- 
mikhail/24-episkop- mikhail-semjonov-ob-avtore/207-episkop- mikhail-semjonov (дата обраще-
ния: 12.05.2024).



149

большое количество приходов и около 60 священников» 1. 22 ноября 1908 г., 
для этих клириков и общин епископ Иннокентий (Усов) совершил единоличное 
рукоположение в сан епископа уклонившегося в старообрядчество бывшего ар-
химандрита Русской Православной Церкви Михаила (Семенова). Так как хиро-
тония была совершена без согласия прочих архиереев РПСЦ, то была признана 
неканоничной, а Иннокентий (Усов) и Михаил (Семенов) были подвергнуты 
прещениям, но вскоре урегулировали свое канонической положение в рядах 
Русской Православной старообрядческой Церкви.

В начале 1909 г. епископ Михаил (Семенов) отправился в Константинополь 
и Грецию для наведения точных справок по вопросу каноничности рукоположе-
ния Серафима (Уствольского), и, следовательно, происхождения «священства» 
его канадских «клириков». Патриарх Константинопольский Иоаким лично от-
ветил на данный вопрос, что никакой хиротонии над Серафимом (Уствольским) 
совершено не было, а его «архиерейская грамота о поставлении» является под-
делкой 2. Отправившись к пребывающему на покое бывшему Константинополь-
скому Патриарху Анфиму (Цацосу), епископ Михаил задал ему тот же вопрос, 
на что получил четкий ответ, что Серафим (Уствольский) — «вогабунд (раз-
бойник), фальсификатор. Никто его не посвящал» 3. Уверившись, что в Канаде 
не существует никаких десятков общин потенциальных старообрядцев, епископ 
Михаил (Семенов) остался в России» 4.

Но вернемся в 1902 год, когда Уствольский был еще в начале своего пути, 
в образе самозваного лжеепископа. «Осенью 1902 г. Уствольский был снова 
замечен в Новгороде. Некоторые горожане видели его в монашеском одеянии 
с наперстным крестом и панагией на груди» 5. Конечно же, рискуя вновь попасть 
в заключение, Серафим (Уствольский) принимает решение покинуть пределы 
Российской империи и отправляется в Северную Америку, надеясь там найти 
применения своим «архипастырским» талантам. В США он прибыл в декабре 
1902 г., и сразу же обратил свой взор на огромную украинскую диаспору, ак-
тивно развивавшуюся на территории США и Канады.

Массовая эмиграция в Америку в конце XIX– начале ХХ вв. только из преде-
лов Российской империи была представлена приблизительно 1 500 000 человек, 

1 Там же.
2 См. подробнее: Михаил (Семенов), старообрядческий епископ. Письма с дороги еп. Михаила 

// Церковь. М., 1909. — № 3. С. 93–94; Михаил (Семенов), епископ. Письма с дороги: Из Кон-
стантинополя // Михаил (Семенов), епископ. Собрание сочинений. Т. 2: Статьи из старооб-
рядческой периодики 1909–1910 гг. / Архивно- библиотечный отдел Митрополии Московской 
и всея Руси РПСЦ; сост., подгот. текстов к изд., науч. ред., ввод. статья, примеч. В. В. Боченко-
ва; указатели, общ. ред. В. В. Волкова. М.; Ржев: Маргарит, 2012. С. 14–27.

3 Михаил (Семенов), старообрядческий епископ. Письма с дороги еп. Михаила // Церковь. М., 
1909. № 3. С. 94.

4 Бочков Павел, свящ. Обзор неканонических православных юрисдикций XX–XXI вв. Т. 5: 
Дисциплинарно- психологические расколы: монография. СПб.: Свое издательство, 2020. 
С. 265–266.

5 Кириллов Александр. Пуховые ковры «наглокощунствующего». «Новгородский американец» 
не только провозгласил себя митрополитом, но и нещадно отлучал от церкви всех, кто по-
падал ему под руку // Портал 53. Новгородский интернет- журнал — URL: https://portal-vn.ru/
puhovye- kovry-naglokoshchunstvuyushchego (дата обращения: 12.05.2024).

Бочков П. В., свящ. Проблема деятельности лжесвященства «Православной церкви всероссийского...



150

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

а сверх того имелось более 150 000 славян — русинов, галичан, карпато- руссов 
и т. п., переселенцев из Австро- Венгерской империи 1. Последние, в основном, 
являлись униатами. Обряды и традиции греко- католиков вызвали резкое непри-
ятие со стороны местного римо-католического священноначалия. Поначалу, 
помимо огромного количества недопониманий бытового характера, латин-
ское духовенство не признавало униатских священников, запрещало католикам 
посещать их богослужения и т. д. Женатый униатский клир вызывал со сторо-
ны латинского духовенства огромное раздражение. Нездоровые отношения 
и привлекли внимание Апостольской столицы, однако, несмотря на это, като-
лические прелаты запрещали хоронить униатских верующих на католических 
кладбищах, что вызывало огромный негатив у греко- католиков. «Назначенный 
Римом в 1907 г. католический [правильно — Греко-католический — прим. свящ. 
Павел Бочкова] епископ Сотер Артынский [правильно — Сотер (Ортинский) 2 —
прим. свящ. Павел Бочкова] привез в Америку папскую буллу «Ea Semper», ко-
торая содержала множество ограничений для священников и самого епископа, 
который фактически становится викарием католического епископа без права 
рукополагать и посещать свою епархию» 3.

Своим отношением североамериканское католическое духовенство от-
толкнуло от себя большое количество восточно- католиков, вследствие чего 
они стали массово переходить в праотеческое православие с понятным и при-
вычным богослужением. Этому вопросу Русская Православная Церковь уделяла 
огромное внимание. Будущий патриарх и святитель Московский, архиепископ 
Алеутский и Северо- Американский Тихон (Беллавин), посещая бывшие уни-
атские общины, воссоединившиеся с Православной Церковью, призывал их 
членов неуклонно держаться православного исповедания, за которое они «пре-
терпели немало скорбей и поношений» 4. Аналогичные процессы происходили 
и несколькими годами ранее и в США, где благодаря деятельности протоиерея 
Алексия Товта из унии в православие перешло несколько десятков русинских 
греко- католических общин 5.

Воспользовавшись некоторой неустроенностью еще только возникшей 
православной общинной жизни вчерашних униатов, свою религиозную дея-
тельность среди них начал Серафим (Уствольский). Его возникновение в США 
святитель Тихон (Беллавин) так описал в своем Отчете о состоянии Алеутской 
епархии за 1903 год: «Сей проходимец, поселившись в юнкерском православ-

1 Ефимов А. Б. Алеутская и Северо- Американская епархия при святителе Тихоне. М.: Изд-во 
ПСТГУ, 2012. С. 25.

2 Kaszczak Ivan, rev. Most Rev. Stephen Soter Ortynsky, O.S.B.M., D.D. "Kyr Soter". The fi rst Greek 
catholic bishop in the United States of America (1907–1916). Philadelphia: The Ukrainian Catholic 
Archeparchy of Philadelphia, 2007.

3 Ефимов А. Б. Алеутская и Северо- Американская епархия при святителе Тихоне. М.: Изд-во 
ПСТГУ, 2012. С. 35.

4 Тихон (Беллавин), архиепископ. Поучение прихожанам Миннеаполисской церкви // Амери-
канский период жизни и деятельности святителя Тихона Московского: Проповеди и статьи. 
Сост. А. В. Попов. СПб.: Сатисъ, 2011. С. 17.

5 См.: Акимов Ю. Г., Минкова К. В. Переход в православие эмигрантов- униатов в США в 1891–
1892 гг. и Святейший Синод РПЦ // Вопросы истории. 2018. № 1. С. 160–170.



151

ном приходе, объявил себя здесь епископом, якобы посвященным на Востоке 
и посланным от патриархов сюда в качестве миссионера. Так как прибытие 
его в Юнкерс и действия там были антиканоничными, то духовное Правле-
ние, согласно моему распоряжению, и объявило о сем прихожанам в Юнкерсе 
и в других местах, и после этого Серафим принужден был удалиться из Юнкер-
са, успев, однако, в кратковременное свое служение здесь возвести себя в сан 
«Митрополита Американского» и пожаловав себе белый клобук с крестом!» 1. 
Не получив желаемой поддержки от американских украинцев, но успев по-
бывать в Нью- Йорке и Филадельфии, Уствольский вскоре отбыл в Канаду, где 
он был принят в качестве «странствующего проповедника» и миссионера 2.

В Канаду с 1892 по 1914 гг. прибыло 170 000 украинцев, большей частью 
уроженцев Галиции 3, верующих Украинской Греко- Католической Церкви. Их 
массовый переход в православие также подтолкнул к интенсивной организации 
православных общин. Этому способствовало и то обстоятельство, что «местные 
власти предоставляли иммигрантам участки земли площадью до 100 акров и бо-
лее при условии, что в 3-летний срок будет построена церковь в местах компакт-
ного проживания новоприбывших» 4. Центром украинской диаспоры являлся 
г. Виннипег, где лидеры украинских общин Иван Бодрук (в некоторых источни-
ках неправильно именуется как Бордук или Бордуг) (Ivan Bodrug) (1874–1952) 
Иван Негрич (Ivan Negrich) и Кирилл Геник (Cyril Genik) (1857–1925), встретив-
шись с Серафимом, приняли решение об организации собственной «церкви», 
независимой от Рима и Москвы, «в которой церковная собственность будет 
управляться местными попечителями» 5.

Увидев очевидные возможности для реализации своих амбиций, Серафим 
(Уствольский) активно включился в дело организации собственной некано-
нической юрисдикции, которая получила название «Православная Церковь 
Всероссийского Патриаршества». В народе его организация получила наимено-
вание «Серафимовская церковь». Имея несомненный проповеднический дар, 
отточенный в стенах Санкт- Петербургской духовной академии, он совершал 
многолюдные богослужения на понятном церковно- славянском языке, в при-
вычной вчерашним униатам богослужебной традиции Восточной Церкви, чем 

1 Ефимов А.Б., Ласаева О. В. Становление православия в Канаде на рубеже XIX–XX вв. // Вестник 
ПСТГУ. Серия II: История, История Русской Православной Церкви. 2011. Вып. 4 (41). С. 71.

2 Mitchell Nick. The Mythology of Exile in Jewish, Mennonite and Ukrainian Canadian Writing in 
a sharing of diversities // Proceedings of the Jewish Mennonite Ukrainian Conference «Building 
Bridges». — General Editor: Fred Stambrook, Canadian Plains Research Center, University of Regina, 
1999. P. 188; Кириллов Александр. Пуховые ковры «наглокощунствующего». «Новгородский 
американец» не только провозгласил себя митрополитом, но и нещадно отлучал от церкви 
всех, кто попадал ему под руку // Портал 53. Новгородский интернет- журнал — URL: https://
portal-vn.ru/puhovye- kovry-naglokoshchunstvuyushchego (дата обращения: 12.05.2024).

3 Мулик- Луцик Ю. Початки української еміграції за океан // Історія релігії в Україні: у 10-ти т. 
За ред. проф. А. Колодного / Редколегія: А. Колодний (голова) та ін. / Релігія і Церква в історії 
української діаспори. Т. 9. К.: Український видавничий консорціум та УАР, 2012. С. 72.

4 Небольсин Э. Канада // Православная энциклопедия. М.: Церковно- научный центр «Право-
славная энциклопедия», 2012. Т. ХХХ. С. 130.

5 Hryniuk S. M. Ustvolsky, Stefan, Bishop Seraphim // Dictionary of Canadian Biography — URL: 
http://www.biographi.ca/en/bio.php?id_nbr=7112 (дата обращения: 12.05.2024).

Бочков П. В., свящ. Проблема деятельности лжесвященства «Православной церкви всероссийского...



152

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

привлек в свои ряды тысячи верующих. Стремясь охватить как можно больше 
местных униатов, Уствольский предпринял несколько поездок по фермерским 
поселениям украинцев на Северо- Западе Канады, где без особых испытаний 
и подготовки им было совершено несколько десятков «диаконских» и «иерей-
ских» «хиротоний». Известна и стоимость данной «святительской услуги» — 50 
канадских долларов. «Темный, лишенный научения и окормления народ при-
нимал и Серафима, и его попов, которых вскоре оказалось более 40» 1. При-
мечательно описание одной из таких «хиротоний», которая была произведена 
над серафимовским «священником» Николаем Рожко: «…Серафим по «кор-
чемным» законам святил Рожку, ибо он двоежонец, и по «церковным» зако-
нам его нельзя святить. Да и как святил его?! Встретил его на дороге и живо 
сторговался: $50 за «свяченя» и $50 за «другую жинку». И чтобы не выпустить 
из рук такое выгодное посвящение, Серафим дела надолго не откладывал: тот-
час по дороге сняли с воза ящик, и около него 3 раза поводил Серафим Рожку, 
и дело готово» 2.

Массовость «хиротоний», совершенных «митрополитом» Серафимом 
(Уствольским), объясняется не только желанием заработать на каждом «руко-
положении» по средней ставке в 50 долларов. Дело в том, что давние историче-
ские противоречия и недопонимания между украинскими переселенцами и на-
значаемыми им русскими священниками, при определенной работе местных 
украинских националистов и греко- католических миссионеров, в основном 
со стороны прибывших из Галиции отцов- василиан, делали строительство пра-
вославной общинной жизни особенно сложным предприятием. «Большинство 
иммигрантов хотело видеть в своих приходах священников из «старого края» 
и часто встречало «чужаков» с настороженностью» 3. В свою очередь, русские 
священники «не  слишком-то стремились отправиться в затерянные в канад-
ских прериях украинские селения» 4. Неудивительно, что к моменту появления 
в Канаде Уствольского, в стране священнодействовали лишь два постоянных 
православных священника 5. Умело используя эти обстоятельства, Серафим 
(Уствольский) горячо убеждал доверившихся ему принимать из его рук «свя-
щенный сан», после чего требовал от них возношения его имени за богослу-
жением, выдавал им антиминсы для служения и грамоты о поставлении в свя-
щенный сан. При этом, следуя традиции Русской Церкви, Уствольский возлагал 
на рукополагаемых им «иереев» наперсный священнический крест, что в глазах 

1 Ефимов А.Б., Ласаева О. В. Становление православия в Канаде на рубеже XIX–XX вв. // Вестник 
ПСТГУ. Серия II: История, История Русской Православной Церкви. 2011. Вып. 4 (41). С. 71.

2 Попов К. В. Путешествие Его Преосвященства, Преосвященнейшего Тихона, по Канаде // Аме-
риканский православный вестник. Нью- Йорк, 1904. Т. VIII. № 23. С. 462. Цит. по: Попов А. В. 
Американский период жизни и деятельности Святителя Тихона Московского. 1898–1907 гг. 
СПб.: Сатисъ, 2013. С. 214.

3 Кукушкин В.Е. У истоков канадского православия: украинская иммиграция конца XIX – нача-
ла XX в. и возникновение первых православных приходов в западной Канаде // Saint- Peterburg 
Historical Journal. СПб., 2016. № 1. С. 94.

4 Там же. С. 93.
5 Ефимов А.Б., Ласаева О. В. Становление православия в Канаде на рубеже XIX–XX вв. // Вестник 

ПСТГУ. Серия II: История, История Русской Православной Церкви. 2011. Вып. 4 (41). С. 71.



153

одурманенных им последователей также имело отпечаток некой законности 
и каноничности рукоположения.

Благодаря усилиям самого Уствольского, а также его нового «клира», юрис-
дикция активно развивалась. По оценке его последователей: только за два первых 
года деятельности лжеепископа Серафима число его последователей достигло 
60.000 человек 1. Исходя из личных амбиций, вскоре Уствольский начал имено-
вать себя «митрополитом». В декабре 1903 г. усилиями рукоположенных Серафи-
мом Бордука и Негрича было найдено временное храмовое здание в г. Виннипеге, 
которое Серафим (Уствольский) освятил как храм во имя Святого Духа 2.

Как правящий архиерей епархии святитель Тихон (Беллавин) объявил все 
действия Уствольского неканоническими. «Активная авантюрная деятельность 
самопровозглашённого митрополита не могла не взволновать представителей 
Русской Православной Церкви. На действия Серафима от имени Преосвящен-
ного Епископа Алеутского священником И. Зотиковым был заявлен протест. 
Уствольский отказался подчиняться распоряжениям епархиального начальства. 
Аляскинским духовным управлением было разослано указание духовенству 
и прихожанам на территории Алеутской епархии не вступать в церковное обще-
ние с митрополитом и его сторонниками: деятельность серафимовской церкви 
была объявлена противоканонической и незаконной. Святейший Синод пол-
ностью поддержал распоряжения епархии в Северной Америке. К осуждению 
деятельности Серафима и его последователей присоединились и восточные 
патриархии. Константинопольский Патриарх Иоаким объявил Уствольского 
«обманщиком и лжеепископом»» 3.

Желая создать собственный кафедральный собор, Уствольский объявил 
сбор средств на постройку собственной церкви. В конце 1904 г. началось стро-
ительство храмового задания в г. Виннипеге на углу улиц Кинг-стрит и Стелла- 
авеню. Это своеобразное строение, издалека напоминающее храмовое здание, 
получило в народе наименование «Жестяного собора», ставшего кафедральным 
храмом «Православной Церкви Всероссийского Патриаршества». Здание вы-
делялось своим необычным видом, привлекая внимание случайных прохожих 
и любопытных зрителей. Причиной такого странного внешнего вида является 
то, что он был построен из любых бывших в употреблении материалов, в основ-
ном металлолома и дерева. Большая часть металла была оловом. Рядом с ним 
было еще одно небольшое импровизированное сооружение, возможно, боль-
ше похожее на хижину, чем на обычное здание. Святитель Тихон (Беллавин) 

1 Bodrug Ivan. Independent Orthodox Church: Memoirs Pertaining to the History of a Ukrainian 
Canadian Church in the Years 1903–1913. Translators: Edward Bodrug. Biddle, Lydia, Toronto: 
Ukrainian Research Foundation, 1982. P. XIII.

2 Martynowych Orest T. The Seraphimite, Independent Greek, Presbyterian and United Churches 
// University of Manitoba — URL: https://umanitoba.ca/faculties/arts/departments/ukrainian_
canadian_studies/media/05_The_Seraphimite_Independent_Greek_Presbyterian_and_United_
Churches.pdf (дата обращения: 12.05.2024).

3 Кириллов Александр. Пуховые ковры «наглокощунствующего». «Новгородский американец» 
не только провозгласил себя митрополитом, но и нещадно отлучал от церкви всех, кто по-
падал ему под руку // Портал 53. Новгородский интернет- журнал — URL: https://portal-vn.ru/
puhovye- kovry-naglokoshchunstvuyushchego (дата обращения: 12.05.2024).

Бочков П. В., свящ. Проблема деятельности лжесвященства «Православной церкви всероссийского...



154

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

в один из своих визитов в г. Виннипег для освящения Свято- Троицкой церк-
ви в 1905 г., видел данный собор. Свои впечатления от увиденного он описал 
в письме обер-прокурору Святейшего Синода К. Победоносцеву: «Квартира 
нашего священника Сечинского в Винипеге (у которого я останавливался) 
действительно находится по соседству с “кафедрою” Серафима. Трудно опи-
сать, что это за “кафедральный собор”: его нужно видеть. Из старых, негодных 
железных труб сделаны столбы, и между ними пространство заделано досками, 
жестью; кресты из железных старых прутьев; украшения и карнизы из картон-
ной бумаги. Прямо  какой-то балаган, наподобие тех, где заезжие актеры и фо-
кусники дают представления. В довершении всего, Серафим и живет в самом 
храме на хорах, откуда через купол вылезает на крышу и, сидя там на стуле, 
привлекает большую толпу созерцателей (особенно соседних жидов)» 1.

В течение первого года своего пребывания в Канаде Серафим не только 
проповедовал, но и обнаружил себя с неприглядной стороны странным пове-
дением, пристрастием к алкоголю, неадекватными поступками и заявлениями, 
которые заставили усомниться верующих в легитимности данного «иерарха» 2. 
Серафиму (Уствольскому) было предложено поехать в Россию с целью полу-
чить благословение Святейшего Синода Православной Российской Церкви, 
а также собрать средства на развитие церковной жизни в Канаде. В результате 
Серафим (Уствольский) отбыл в Россию в начале 1904 г., после чего в юрис-
дикции начались нестроения. Оказалось, что Бордук и Негрич провели тайные 
переговоры с пресвитерианами — местными протестантами, и в результате, 
приняв некоторые протестантские учения в обмен на финансовую помощь 
от протестантов, основали собственную «Независимую Греческую Церковь» 3, 
основой для которой стала структура, созданная «митрополитом» Серафимом 
(Уствольским). После череды разоблачений в канадской прессе масса сторон-
ников Уствольского покинула его. Примечательно, что Бордук пытался позднее 
вой ти в юрисдикцию Русской Православной Церкви. «Архиепископ Платон 
[Рождественский] писал о нем: «Этот «незалежный» пресвитер являлся ко мне 
сюда в Нью- Йорк с предложением обратить в православие не менее 36 приходов 
в Канаде, принадлежащих к незалежной церкви. Зная Бодрука за враля и страш-
ного кощунника, который, по словам моих сослуживцев, бросал дары Святых 
Таин собакам, … я сухо принял его». Пресвитерианские «незалежные» попы по-
лучали жалованье, имели свою газету, вербовали мальчиков среди русинов, по-
дучивали их и посылали в качестве народных учителей в села, строили приюты 
и больницы в русских селах. «Зараза пустила корни глубоко в тело Канадской 
Руси». Хотя под властью Серафима осталась только горстка фермеров- попов, 
народ шел к ним из-за отсутствия настоящих священников» 4.

1 Письма святителя Тихона: Американский период жизни и деятельности святителя Тихона 
Московского / Сост. А. В. Попов. СПб.: Сатисъ, 2010. С. 200.

2 См.: Yereniuk Roman. A short historical outline of the Ukrainian Orthodox Church of Canada 
(UOCC): Ukrainian. Lviv: Lytopis, 2009.

3 Hryniuk S. M. Ustvolsky, Stefan, Bishop Seraphim // Dictionary of Canadian Biography — URL: 
http://www.biographi.ca/en/bio.php?id_nbr=7112 (дата обращения: 12.05.2024).

4 Ефимов А. Б. Алеутская и Северо- Американская епархия при святителе Тихоне. М.: Изд-во 
ПСТГУ, 2012. С. 297–298.



155

К зиме 1904 г. Серафим (Уствольский) вернулся из России в Канаду. Вер-
нулся без поддержки своих прав от Русской Церкви и без денег, необходимых 
для развития юрисдикции. Зато в сопровождении помощника — бывшего ие-
ромонаха Макария (Марченко), вскоре возведенного Уствольским в сан «ар-
химандрита». В этот период в составе группы вместе с «Серафимом остались 
только два его архимандрита, которые прибыли с ним в Канаду, и около 5 свя-
щенников, им здесь поставленных. В 1907–1908 издавалась газета «Правосла-
вие»» 1. Взамен отпавшего от него «священства», осенью 1907 г. «митрополит» 
Серафим (Уствольский) совершил единоличное «епископское» «рукоположе-
ние» прибывшего с ним из России бывшего иеромонаха Макария (Марченко), 
ранее являвшегося клириком одной из греческих церквей. При этом Серафим 
(Уствольский) был невысокого мнения о самом Марченко, т. к. по воспомина-
ниям Ивана Бордука, он «часто публично называл Макария дураком. Макарий 
был очень простым человеком, очень неопрятным и не совсем в своем уме» 2.

Застав развал своей неканонической структуры, Серафим «отлучил 
от церкви всех священников, предавших его. Их фотографии с именами на гру-
ди, как обычно печатают портреты преступников, Серафиму удалось разме-
стить в местных газетах. И хотя это был довольно нетривиальный вид мести, 
существенного вреда его обидчикам он принести не мог.

К акое-то время Серафим продолжал вести службы среди заметно поредев-
шей паствы, но позднее сам был отлучен от Церкви Синодом. В 1908 г. Устволь-
ский исчезает. Последнее сообщение об одиозном «митрополите» появилось 
в 1913 г. в одном из номеров «Украинского Голоса» (газеты, издающейся в Вин-
нипеге). В нём говорилось, что Уствольский был замечен продававшим Библию 
сотрудникам железной дороги Британской Колумбии.

После ухода Серафима, его ближайший помощник Макарий Марченко по-
казал себя «достойным» учеником отлученного архиерея, объявив себя не толь-
ко епископом «серафимовской» церкви, но и архипатриархом, архипапой, ар-
хигетманом и архикнязем. Одновременно он своим указом «отлучил» от церкви 
Папу Римского и весь Святейший Синод! (Православной Российской Церкви —
Прим. свящ. П. Бочкова)» 3.

Покинув Канаду в 1908 г., Серафим (Уствольский), очевидно, окончатель-
но прекратил религиозную деятельность, проживал в США как частное лицо, 
где и скончался до начала Второй мировой вой ны. Некоторое время «епископ» 
Макарий (Марченко) еще пытался совершать богослужения, однако его об-
раз жизни и явные психические отклонения очень скоро поставили точку 
в истории «Православной Церкви Всероссийского Патриаршества». Будучи 

1 Православная Церковь Всероссийского Патриаршества // Иерархия литургических церквей—
URL: http://www.hierarchy.religare.ru/h-orthod- sepafi m.html (дата обращения: 12.05.2024).

2 Metropolitan Seraphim (Ustvolsky) // Canadian Orthodox History Project — URL: https://
orthodoxcanada.ca/Metropolitan_Seraphim_(Ustvolsky)?fbclid= IwAR15rvDg320ziJtfjm00nYkKz
mglHmbfxEGwcVZI_k2AYkXho5ZkEwX2uYE (дата обращения: 12.05.2024).

3 Кириллов Александр. Пуховые ковры «наглокощунствующего». «Новгородский американец» 
не только провозгласил себя митрополитом, но и нещадно отлучал от церкви всех, кто по-
падал ему под руку // Портал 53. Новгородский интернет- журнал — URL: https://portal-vn.ru/
puhovye- kovry-naglokoshchunstvuyushchego (дата обращения: 12.05.2024).

Бочков П. В., свящ. Проблема деятельности лжесвященства «Православной церкви всероссийского...



156

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

женатым на вдове, «епископ» Макарий (Марченко) впоследствии еще пытался 
зарабатывать требами, но имея склонность к пьянству 1, так и не смог встать 
на ноги, занимался попрошайничеством, изредка собирая милостыню у греко- 
католических приходов в Канаде. Скончался Макарий (Марченко) в 1925 г. 
и был похоронен в г. Либау, в Манитобе 2.

Серафим (Уствольский) стал не первым лжесвященнослужителем на Аме-
риканском континенте. Известна деятельность в США в бывшего постриженни-
ка Киево- Печерской лавры Агапия Гончаренко (настоящее имя — Андрей Онуф-
риевич Гумницкий) (1832–1916), назначенного иеродиаконом при посольской 
русской церкви в Афинах. Поддерживая взгляды российских народовольцев, 
Гончаренко уехал в США, где с 1864 г. проживал и, выдавая себя за женатого 
канонического священника Православной Церкви, совершал богослужения 
в небольших общинах, пожелавших его духовного окормления 3.

Подводя итог деятельности Уствольского, можно сделать некоторые выво-
ды. Так, прибыв на Северо- Американский континент, Уствольский, умело ис-
пользуя противоречия, возникшие в среде местных греко- католиков с местным 
римско-католическим духовенством, а также недоверие к русскому духовенству, 
используя свои административные таланты, приступил к построению собствен-
ной неканонической структуры. За время своего проживания в Канаде Серафим 
(Уствольский) рукоположил более 50 «диаконов» и «священников» для своей 
юрисдикции 4. Однако обман не мог существовать долго, а склонность к алкого-
лю и неадекватным поступкам Серафима (Уствольского) лишь ускорили распад 
«Православной Церкви Всероссийского Патриаршества». Часть «священников» 
поставления Серафима (Уствольского) перешла к пресвитерианам в группу 
Бордука (в которой к 1925 г. осталось лишь 5 «священников» 5), часть вернулась 
в унию и дождалась своего земляка- галичанина Греко-католического епископа 
Никиту (Будку), прибывшего из Галиции в 1912 г.6

Однако большая часть верующих  все-таки сохранила верность правосла-
вию, духовно окормляясь у русских и греческих священников, проживающих 

1 Bodrug Ivan. Independent Orthodox Church: Memoirs Pertaining to the History of a Ukrainian 
Canadian Church in the Years 1903–1913. Translators: Edward Bodrug. Biddle, Lydia, Toronto: 
Ukrainian Research Foundation, 1982. P. 47.

2 Makarii Marchenko // Wikipedia, the free encyclopedia — URL: https://en.wikipedia.org/wiki/
Makarii_Marchenko — (дата обращения: 28.04.2020).
См. также: Ewanchuk Michael. Monakh Makarii Makarenko. — Winnipeg, 1989.

3 Ефимов А. Б. Алеутская и Северо- Американская епархия при святителе Тихоне. М.: Изд-во 
ПСТГУ, 2012. С. 75; Хомчук Оксана, Хомчук Тарас. Аляска після Росії. Чикаго; Київ: КВIЦ, 
2016. С. 156–224.

4 Кириллов Александр. Пуховые ковры «наглокощунствующего». «Новгородский американец» 
не только провозгласил себя митрополитом, но и нещадно отлучал от церкви всех, кто по-
падал ему под руку // Портал 53. Новгородский интернет- журнал — URL: https://portal-vn.ru/
puhovye- kovry-naglokoshchunstvuyushchego (дата обращения: 12.05.2024).

5 Hewlett Edward, dn. The Formation of the Ukrainian Orthodox Church of Canada. Р. 5 // Archdiocese 
of Canada — Orthodox Church in America — URL: https://www.archdiocese.ca/sites/default/fi les/
articles/Justin.UOCCformation.pdf ( дата обращения: 12.05.2024).

6 Blazejowskyj Dmytro. Ukrainian Catholic Clergy in the Diaspora (1751–1988). Rome, 1988. P. 10; 
Блажейовський Дмитро. Ієрархія Київської Церкви (861–1990). Львiв: «Каменяр», 1996. С. 348.



157

в Канаде. Впоследствии эти православные верующие стали основой для кано-
нических православных приходов в этой стране. Еще одна часть бывших «се-
рафимовцев», уступив католической пропаганде, перешла на латинский обряд, 
став членами Римско-католической Церкви. И лишь совсем небольшая группа, 
состоящая из «священников» Серафима и Макария, покинувших своего «архи-
патриарха», создали собственную группу под старым названием «Православной 
Церкви Всероссийского Патриаршества». Последнюю возглавил «священник» 
Михаил Качковский, утверждавший, что был рукоположен Уствольским в сан 
«епископа» в 1907–1908 гг. Однако деятельность и этого лжеиерарха оказа-
лась недолгой: в 1910 г. он покончил жизнь самоубийством 1. Примечательно, 
что один из «клириков» Серафима (Уствольского), «священник» Николай Ма-
нович (Зайцев) (1872–1925), покинув в 1909 г. Канаду и прибыв вместе с се-
мьей в Австралию и Новую Зеландию, стал первым «клириком», совершившим 
православную Божественную литургию в этих странах 2. Впоследствии все «кли-
рики» серафимовского поставления либо сложили с себя неканонический сан, 
либо растворились среди поликонфессионального разнообразия Канады.

Неканоническая юрисдикция самозванца Уствольского обнажила проблем-
ные вопросы, касающиеся как православной миссии в Канаде среди униатов- 
эмигрантов из Восточной Европы, так и проблемы протестантского прозелитиз-
ма среди бывших униатов, националистические устремления среди украинских 
униатов, предубеждение к русскому духовенству, нехватку православных кли-
риков для духовного окормления новых православных общин и противодей-
ствия расколу, сектантству и инославию.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Акимов Ю. Г., Минкова К. В. Переход в православие эмигрантов- униатов в США 

в 1891–1892 гг. и Святейший Синод РПЦ // Вопросы истории. 2018. № 1. С. 160–170.
2. Блажейовський Дмитро. Ієрархія Київської Церкви (861–1990). Львiв: «Каме-

няр», 1996.
3. Боченков В. В. Михаил (Семенов), епископ Канадский. Биография // Виктор 

Вячеславович Боченков. Персональный сайт — URL: http://www.vbochenkov.ru/index.
php/episkop- mikhail/24-episkop- mikhail-semjonov-ob-avtore/207-episkop- mikhail-semjonov 
(дата обращения: 12.05.2024).

4. Боченков В. В. Несколько штрихов к биографии епископа Михаила (Семенова) 
// Михаил (Семенов), епископ. Собрание сочинений. Т. 1: Статьи из старообрядче-
ской периодики 1906–1908 гг.: «Беседы против сектантов» (1908); «О вере и неверии» 
(1908–1909) / Архивно- библиотечный отдел Митрополии Московской и всея Руси РПСЦ; 

1 Бочков Павел, свящ. Обзор неканонических православных юрисдикций XX–XXI вв. Т. 5: 
Дисциплинарно- психологические расколы: монография. СПб.: Свое издательство, 2020. 
С. 266.

2 Подробнее см.: Рудникова Е. В. Из истории возникновения первых русских православных 
приходов в Новой Зеландии // Вестник Дальневосточного отделения Российской академии 
наук. 2013. № 4. С. 166; Говор Е. В. Священник- социалист или самозванец- доносчик: к био-
графии Николая Мановича // Австралиада. Сидней, 1998. № 16. С. 6–7; Говор Е. В. По следам 
Николая Мановича, первого русского священника в Австралии // Австралиада. Сидней, 1997. 
№ 13. С. 1–3; Protopopov M. A. The Russian Orthodox Presence in Australia. The History of a Church 
told from recently opened archives and previously unpublished sources. Fitzroy: Australian Catholic 
University, 2005. Р. 26–27.

Бочков П. В., свящ. Проблема деятельности лжесвященства «Православной церкви всероссийского...



158

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

сост., подгот. текстов к изд., науч. ред., ввод. статья, примеч. В. В. Боченкова; указатели, 
общ. ред. В. В. Волкова. М.; Ржев: Маргарит, 2011. С. 6–23.

5. Бочков П. В. Представители епископата Белокриницкой иерархии — узники 
тюрьмы Суздальского Спасо- Евфимиева монастыря // Старообрядчество. 2023. Т. 1. 
№ 1. С. 94–111.

6. Бочков Павел, свящ. Обзор неканонических православных юрисдикций XX–
XXI вв. Т. 5: Дисциплинарно- психологические расколы: монография. СПб.: Свое изда-
тельство, 2020.

7. Выпускники Санкт- Петербургской (с 1914 — Петроградской) духовной ака-
демии 1814–1894, 1896–1918 гг. // Петербургский Генеалогический Портал — URL: 
http://www.petergen.com/bovkalo/duhov/spbda.html (дата обращения: 12.05.2024).

8. Говор Е. В. По следам Николая Мановича, первого русского священника в Ав-
стралии // Австралиада. Сидней, 1997. № 13. С. 1–3.

9. Говор Е. В. Священник- социалист или самозванец- доносчик: к биографии Ни-
колая Мановича // Австралиада. Сидней, 1998. № 16. С. 6–7.

10. Ефимов А. Б. Алеутская и Северо- Американская епархия при святителе Тихоне. 
М.: Изд-во ПСТГУ, 2012.

11. Ефимов А. Б., Ласаева О. В. Становление православия в Канаде на рубеже XIX–
XX вв. // Вестник ПСТГУ. Серия II: История, История Русской Православной Церкви. 
2011. Вып. 4 (41). С. 60–75.

12. Кириллов Александр. Многоликая улица // Новая новгородская газета. Вели-
кий Новгород, 2018. № 37 (992). С. 17–18.

13. Кириллов Александр. Пуховые ковры «наглокощунствующего». «Новгородский 
американец» не только провозгласил себя митрополитом, но и нещадно отлучал от церк-
ви всех, кто попадал ему под руку // Портал 53. Новгородский интернет- журнал — URL: 
https://portal-vn.ru/puhovye- kovry-naglokoshchunstvuyushchego (дата обращения: 
12.05.2024).

14. Кукушкин В. Е. У истоков канадского православия: украинская иммиграция 
конца XIX–начала XX в. и возникновение первых православных приходов в западной 
Канаде // Saint- Peterburg Historical Journal. СПб., 2016. № 1. С. 83–96.

15. Михаил (Семенов), епископ. Письма с дороги: Из Константинополя // Михаил 
(Семенов), епископ. Собрание сочинений. Т. 2: Статьи из старообрядческой периодики 
1909–1910 гг. / Архивно- библиотечный отдел Митрополии Московской и всея Руси 
РПСЦ; сост., подгот. текстов к изд., науч. ред., ввод. статья, примеч. В. В. Боченкова; 
указатели, общ. ред. В. В. Волкова. М.; Ржев: Маргарит, 2012. С. 14–27.

16. Михаил (Семенов), старообрядческий епископ. Письма с дороги еп. Михаила 
// Церковь. 1909. № 3. С. 93–94.

17. Мулик- Луцик Ю. Початки української еміграції за океан // Історія релігії 
в Україні: у 10-ти т. За ред. проф. А. Колодного / Редколегія: А. Колодний (голова) 
та ін. / Релігія і Церква в історії української діаспори. Т. 9. К.: Український видавничий 
консорціум та УАР, 2012. С. 64–76.

18. Небольсин Э. Канада // Православная энциклопедия. М.: Церковно- научный 
центр «Православная энциклопедия», 2012. Т. ХХХ. С. 128–137.

19. Письма святителя Тихона: Американский период жизни и деятельности святи-
теля Тихона Московского / Сост. А. В. Попов. СПб.: Сатисъ, 2010.

20. Попов А. В. Американский период жизни и деятельности Святителя Тихона 
Московского. 1898–1907 гг. СПб.: Сатисъ, 2013.

21. Попов К. В. Путешествие Его Преосвященства, Преосвященнейшего Тихона, 
по Канаде // Американский православный вестник. Нью- Йорк, 1904. Т. VIII. № 23. 
С. 460–462.



159

22. Постановления Освященных Соборов старообрядческих епископов. М., 1913.
23. Православная Церковь Всероссийского Патриаршества // Иерархия литур-

гических церквей — URL: http://www.hierarchy.religare.ru/h-orthod- sepafim.html (дата 
обращения: 12.05.2024).

24. Пругавин А. С. Монастырские тюрьмы в борьбе с сектантством. М., 1905.
25. Пругавин А. С. Старообрядческие архиереи в Суздальской крепости. М.: Типо-

литогр. Т-ва И. Н. Кушнерев и К°, 1908.
26. Рудникова Е. В. Из истории возникновения первых русских православных 

приходов в Новой Зеландии // Вестник Дальневосточного отделения Российской 
академии наук. 2013. № 4. С. 165–169.

27. Тихон (Беллавин), архиепископ. Поучение прихожанам Миннеаполисской 
церкви // Американский период жизни и деятельности святителя Тихона Московско-
го: Проповеди и статьи. Сост. А. В. Попов. СПб.: Сатисъ, 2011. С. 16–18.

28. Хомчук Оксана, Хомчук Тарас. Аляска після Росії. Чикаго; Київ: КВIЦ, 2016.
29. Blazejowskyj Dmytro. Ukrainian Catholic Clergy in the Diaspora (1751–1988). 

Rome, 1988.
30. Bodrug Ivan. Independent Orthodox Church: Memoirs Pertaining to the History of 

a Ukrainian Canadian Church in the Years 1903–1913. Translators: Edward Bodrug. Biddle, 
Lydia, Toronto: Ukrainian Research Foundation, 1982.

31. Ewanchuk Michael. Monakh Makarii Makarenko. Winnipeg, 1989.
32. Hewlett Edward, dn. The Formation of the Ukrainian Orthodox Church of Canada. 

Р. 1–10 // Archdiocese of Canada — Orthodox Church in America — URL: https://www.
archdiocese.ca/sites/default/files/articles/Justin.UOCCformation.pdf (дата обращения: 
12.05.2024).

33. Hryniuk S. M. Ustvolsky, Stefan, Bishop Seraphim // Dictionary of Canadian 
Biography — URL: http://www.biographi.ca/en/bio.php?id_nbr=7112 (дата обращения: 
12.05.2024).

34. Kaszczak Ivan, rev. Most Rev. Stephen Soter Ortynsky, O.S.B.M., D.D. "Kyr Soter". 
The first Greek catholic bishop in the United States of America (1907–1916). Philadelphia: 
The Ukrainian Catholic Archeparchy of Philadelphia, 2007.

35. Makarii Marchenko // Wikipedia, the free encyclopedia — URL: 
https://en.wikipedia.org/wiki/Makarii_Marchenko — (дата обращения: 28.04.2020).

36. Martynowych Orest T. The Seraphimite, Independent Greek, Presbyterian and 
United Churches // University of Manitoba. — URL: https://umanitoba.ca/faculties/arts/
departments/ukrainian_canadian_studies/media/05_The_Seraphimite_Independent_
Greek_Presbyterian_and_United_Churches.pdf (дата обращения: 12.05.2024).

37. Metropolitan Seraphim (Ustvolsky) // Canadian Orthodox History Project — URL: 
https://orthodoxcanada.ca/Metropolitan_Seraphim_(Ustvolsky)?fbclid= IwAR15rvDg320z
iJtfjm00nYkKzmglHmbfxEGwcVZI_k2AYkXho5ZkEwX2uYE (дата обращения: 12.05.2024).

38. Mitchell Nick. The Mythology of Exile in Jewish, Mennonite and Ukrainian 
Canadian Writing in a sharing of diversities // Proceedings of the Jewish Mennonite 
Ukrainian Conference «Building Bridges». — General Editor: Fred Stambrook, Canadian 
Plains Research Center, University of Regina, 1999.

39. Protopopov M. A. The Russian Orthodox Presence in Australia. The History of 
a Church told from recently opened archives and previously unpublished sources. Fitzroy: 
Australian Catholic University, 2005.

40. Yereniuk Roman. A short historical outline of the Ukrainian Orthodox Church of 
Canada (UOCC): Ukrainian. Lviv: Lytopis, 2009.

Бочков П. В., свящ. Проблема деятельности лжесвященства «Православной церкви всероссийского...



160

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

REFERENCES
1. Akimov YU.G., Minkova K. V. Perekhod v pravoslavie emigrantov- uniatov v SSHA v 

1891–1892 gg. i Svyatejshĳ Sinod RPC // Voprosy istorii. 2018. № 1. S. 160–170. (In Russian).
2. Blazhejovs'kĳ Dmitro. Ієrarhіya Kiїvs'koї Cerkvi (861–1990). L'viv: «Kamenyar», 

1996. (In Russian).
3. Bochenkov V. V. Mihail (Semenov), episkop Kanadskĳ. Biografiya // Viktor Vy-

acheslavovich Bochenkov. Personal'nyj sajt — URL: http://www.vbochenkov.ru/index.php/
episkop- mikhail/24-episkop- mikhail-semjonov-ob-avtore/207-episkop- mikhail-semjonov 
(data obrashcheniya: 12.05.2024). (In Russian).

4. Bochenkov V. V. Neskol'ko shtrihov k biografii episkopa Mihaila (Semenova) // 
Mihail (Semenov), episkop. Sobranie sochinenĳ. T. 1: Stat'i iz staroobryadcheskoj periodiki 
1906–1908 gg.: «Besedy protiv sektantov» (1908); «O vere i neverii» (1908–1909) / Arhivno- 
bibliotechnyj otdel Mitropolii Moskovskoj i vseya Rusi RPSC; sost., podgot. tekstov k izd., 
nauch. red., vvod. stat'ya, primech. V. V. Bochenkova; ukazateli, obshch. red. V. V. Volkova. M.; 
Rzhev: Margarit, 2011. S. 6–23. (In Russian).

5. Bochkov P. V. Predstaviteli episkopata Belokrinickoj ierarhii — uzniki tyur'my 
Suzdal'skogo Spaso- Evfimieva monastyrya // Staroobryadchestvo. 2023. T. 1. № 1. S. 94–111. 
(In Russian).

6. Bochkov Pavel, svyashch. Obzor nekanonicheskih pravoslavnyh yurisdikcĳ XX–XXI 
vv. T. 5: Disciplinarno- psihologicheskie raskoly: monografiya. SPb.: Svoe izdatel'stvo, 2020. 
(In Russian).

7. Vypuskniki Sankt- Peterburgskoj (s 1914 — Petrogradskoj) duhovnoj akademii 
1814–1894, 1896–1918 gg. // Peterburgskĳ Genealogicheskĳ Portal — URL: http://www.
petergen.com/bovkalo/duhov/spbda.html (data obrashcheniya: 12.05.2024). (In Russian).

8. Govor E. V. Po sledam Nikolaya Manovicha, pervogo russkogo svyashchennika v 
Avstralii // Avstraliada. Sidnej, 1997. № 13. S. 1–3. (In Russian).

9. Govor E. V. Svyashchennik- socialist ili samozvanec- donoschik: k biografii Nikolaya 
Manovicha // Avstraliada. Sidnej, 1998. № 16. S. 6–7. (In Russian).

10. Efimov A. B. Aleutskaya i Severo- Amerikanskaya eparhiya pri svyatitele Tihone. M.: 
Izd-vo PSTGU, 2012. (In Russian).

11. Efimov A.B., Lasaeva O. V. Stanovlenie pravoslaviya v Kanade na rubezhe XIX–XX vv. 
// Vestnik PSTGU. Seriya II: Istoriya, Istoriya Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi. 2011. Vyp. 4 (41). 
S. 60–75. (In Russian).

12. Kirillov Aleksandr. Mnogolikaya ulica // Novaya novgorodskaya gazeta. Velikĳ 
Novgorod, 2018. № 37 (992). S. 17–18. (In Russian).

13. Kirillov Aleksandr. Puhovye kovry «naglokoshchunstvuyushchego». «Novgorodskĳ 
amerikanec» ne tol'ko provozglasil sebya mitropolitom, no i neshchadno otluchal ot cerkvi 
vsekh, kto popadal emu pod ruku // Portal 53. Novgorodskĳ internet- zhurnal — URL: https://
portal-vn.ru/puhovye- kovry-naglokoshchunstvuyushchego (data obrashcheniya: 12.05.2024). 
(In Russian).

14. Kukushkin V.E. U istokov kanadskogo pravoslaviya: ukrainskaya immigraciya konca 
XIX–nachala XX v. i vozniknovenie pervyh pravoslavnyh prihodov v zapadnoj Kanade // Saint- 
Peterburg Historical Journal. SPb., 2016. № 1. S. 83–96. (In Russian).

15. Mihail (Semenov), episkop. Pis'ma s dorogi: Iz Konstantinopolya // Mihail (Se-
menov), episkop. Sobranie sochinenĳ. T. 2: Stat'i iz staroobryadcheskoj periodiki 1909–1910 
gg. / Arhivno- bibliotechnyj otdel Mitropolii Moskovskoj i vseya Rusi RPSC; sost., podgot. 
tekstov k izd., nauch. red., vvod. stat'ya, primech. V. V. Bochenkova; ukazateli, obshch. red. 
V. V. Volkova. M.; Rzhev: Margarit, 2012. S. 14–27. (In Russian).



161

16. Mihail (Semenov), staroobryadcheskĳ episkop. Pis'ma s dorogi ep. Mihaila // 
Cerkov'. 1909. № 3. S. 93–94. (In Russian).

17. Mulik- Lucik Yu. Pochatki ukraїns'koї emіgracії za okean // Іstorіya relіgії v Ukraїnі: 
u 10-ti t. Za red. prof. A. Kolodnogo / Redkolegіya: A. Kolodnĳ (golova) ta іn. / Relіgіya 
і Cerkva v іstorії ukraїns'koї dіaspori. T. 9. K.: Ukraїns'kĳ vidavnichĳ konsorcіum ta UAR, 2012. 
S. 64–76. (In Russian).

18. Nebol'sin E. Kanada // Pravoslavnaya enciklopediya. M.: Cerkovno- nauchnyj centr 
«Pravoslavnaya enciklopediya», 2012. T. HKHKH. S. 128–137. (In Russian).

19. Pis'ma svyatitelya Tihona: Amerikanskĳ period zhizni i deyatel'nosti svyatitelya 
Tihona Moskovskogo / Sost. A. V. Popov. SPb.: Satis", 2010. (In Russian).

20. Popov A. V. Amerikanskĳ period zhizni i deyatel'nosti Svyatitelya Tihona Moskovsk-
ogo. 1898–1907 gg. SPb.: Satis", 2013. (In Russian).

21. Popov K. V. Puteshestvie Ego Preosvyashchenstva, Preosvyashchennejshego Tihona, 
po Kanade // Amerikanskĳ pravoslavnyj vestnik. N'yu- Jork, 1904. T. VIII. № 23. S. 460–462. 
(In Russian).

22. Postanovleniya Osvyashchennyh Soborov staroobryadcheskih episkopov. M., 1913. 
(In Russian).

23. Pravoslavnaya Cerkov' Vserossĳskogo Patriarshestva // Ierarhiya liturgicheskih 
cerkvej — URL: http://www.hierarchy.religare.ru/h-orthod- sepafim.html (data obrash-
cheniya: 12.05.2024). (In Russian).

24. Prugavin A. S. Monastyrskie tyur'my v bor'be s sektantstvom. M., 1905.
25. Prugavin A. S. Staroobryadcheskie arhierei v Suzdal'skoj kreposti. M.: Tipo-litogr. 

T-va I. N. Kushnerev i K°, 1908. (In Russian).
26. Rudnikova E. V. Iz istorii vozniknoveniya pervyh russkih pravoslavnyh prihodov v 

Novoj Zelandii // Vestnik Dal'nevostochnogo otdeleniya Rossĳskoj akademii nauk. 2013. № 4. 
S. 165–169. (In Russian).

27. Tihon (Bellavin), arhiepiskop. Pouchenie prihozhanam Minneapolisskoj cerkvi // 
Amerikanskĳ period zhizni i deyatel'nosti svyatitelya Tihona Moskovskogo: Propovedi i stat'i. 
Sost. A. V. Popov. SPb.: Satis", 2011. S. 16–18. (In Russian).

28. Homchuk Oksana, Homchuk Taras. Alyaska pіslya Rosії. CHikago; Kiїv: KVIC, 2016. 
(In Ukrainian).

29. Blazejowskyj Dmytro. Ukrainian Catholic Clergy in the Diaspora (1751–1988). 
Rome, 1988. (In English).

30. Bodrug Ivan. Independent Orthodox Church: Memoirs Pertaining to the History of 
a Ukrainian Canadian Church in the Years 1903–1913. Translators: Edward Bodrug. Biddle, 
Lydia, Toronto: Ukrainian Research Foundation, 1982. (In English).

31. Ewanchuk Michael. Monakh Makarii Makarenko. Winnipeg, 1989. (In English).
32. Hewlett Edward, dn. The Formation of the Ukrainian Orthodox Church of Canada. 

R. 1–10 // Archdiocese of Canada — Orthodox Church in America — URL: https://www.
archdiocese.ca/sites/default/files/articles/Justin.UOCCformation.pdf (data obrashcheniya: 
12.05.2024). (In English).

33. Hryniuk S. M. Ustvolsky, Stefan, Bishop Seraphim // Dictionary of Canadian Biog-
raphy — URL: http://www.biographi.ca/en/bio.php?id_nbr=7112 (data obrashcheniya: 
12.05.2024). (In English).

34. Kaszczak Ivan, rev. Most Rev. Stephen Soter Ortynsky, O.S.B.M., D.D. "Kyr Soter". 
The first Greek catholic bishop in the United States of America (1907–1916). Philadelphia: The 
Ukrainian Catholic Archeparchy of Philadelphia, 2007. (In English).

35. Makarii Marchenko // Wikipedia, the free encyclopedia — URL: https://
en.wikipedia.org/wiki/Makarii_Marchenko — (data obrashcheniya: 28.04.2020). (In Eng-
lish).

Бочков П. В., свящ. Проблема деятельности лжесвященства «Православной церкви всероссийского...



162

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

36. Martynowych Orest T. The Seraphimite, Independent Greek, Presbyterian and United 
Churches // University of Manitoba. — URL: https://umanitoba.ca/faculties/arts/depart-
ments/ukrainian_canadian_studies/media/05_The_Seraphimite_Independent_Greek_Pres-
byterian_and_United_Churches.pdf (data obrashcheniya: 12.05.2024). (In English).

37. Metropolitan Seraphim (Ustvolsky) // Canadian Orthodox History Project — URL: 
https://orthodoxcanada.ca/Metropolitan_Seraphim_(Ustvolsky)?fbclid= IwAR15rvDg320zi-
Jtfjm00nYkKzmglHmbfxEGwcVZI_k2AYkXho5ZkEwX2uYE (data obrashcheniya: 12.05.2024). 
(In English).

38. Mitchell Nick. The Mythology of Exile in Jewish, Mennonite and Ukrainian Canadian 
Writing in a sharing of diversities // Proceedings of the Jewish Mennonite Ukrainian Confer-
ence «Building Bridges». — General Editor: Fred Stambrook, Canadian Plains Research Center, 
University of Regina, 1999. (In English).

39. Protopopov M. A. The Russian Orthodox Presence in Australia. The History of 
a Church told from recently opened archives and previously unpublished sources. Fitzroy: 
Australian Catholic University, 2005. (In English).

40. Yereniuk Roman. A short historical outline of the Ukrainian Orthodox Church of 
Canada (UOCC): Ukrainian. Lviv: Lytopis, 2009. (In English).

Статья поступила в редакцию 08.11.2024; одобрена после рецензирования: 
21.01.2025; принята к публикации 10.02.2025.

The article was submitted 08.11.2024; approved after reviewing: 21.01.2025; ac-
cepted for publication 10.02.2025.



163

Научная статья 
УДК 281.93:930.22(092)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–163–186
EDN: QCFOVG

МАРШАЛ А. М. ВАСИЛЕВСКИЙ 
КАК ДИПЛОМАТ

Георгий Владимирович Андрианов,
Церковный научно-исследовательский центр Костромской митрополии, 

Кострома, Россия, director44@inbox.ru
ORCID: 0000–0001–7534–6776

Аннотация. Маршал СССР Александр Михайлович 
Василевский известен своими большими познаниями 
в военной науке, но остаётся малоизвестным его неза-
урядный дипломатический талант. Способности пол-
ководца в сфере международных контактов оказались 
востребованы Родиной во время подготовки и заключе-
ния мирного договора между СССР и Финляндией вес-
ной 1940 года, визита советской делегации в нацистскую 
Германию осенью 1940 года, переговоров о капитуляции 
немецких и японских вой ск, а также в моменты офици-
альных встреч иностранных делегаций военных специ-
алистов, подготовки ведомственных документов по вопро-
сам взаимодействия между Советским Союзом и другими 
странами, расследовании инцидентов международного 
значения.

Статья является продолжением исследования о духов-
ных корнях маршала, которое ведётся автором в течение 
нескольких лет и составляет ряд публикаций в журнале 
«Ипатьевский вестник».

Ключевые слова: маршал Александр Михайлович Василевский, священник Ми-
хаил Васильевский, Костромская духовная семинария, Великая Отечественная вой-
на, Первая мировая вой на, дипломатическая служба, мир с Финляндией 1940 года, 
переговоры СССР и Германии в Берлине 1940 года, капитуляция, взятие Кёнигсберга, 
Империалистическая Япония, Квантунская армия, Сталин, Молотов, фельдмаршал 
Браухич, Шуленбург, Риббентроп, генерал Отто Ляш, маршал Сюнроку Хата, генерал 
Отодзо Ямада, маршал Голованов, фельдмаршал Монтгомери

© Андрианов Г. В., свящ., 2025.

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 163–186
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 163–186 

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Священник 
Георгий Андрианов,
кандидат богословия
/
Priest Georgy Andrianov,
PhD in Theology



164

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Для цитирования: Андрианов Г. В., свящ. Маршал А. М. Василевский как дипло-
мат // Ипатьевский вестник. 2025. № 1. С. 163–186. https://doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–1–163–186

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

MARSHAL A. M. VASILEVSKY 
AS A DIPLOMAT

Georgy Vladimirovich Andrianov,
Church Research Center of the Kostroma Metropolitanate, Kostroma, Russia,

rector44@mail.ru

Abstract. Marshal of the USSR Alexander Mikhailovich Vasilevsky is known for his great 
knowledge of military science, but his outstanding diplomatic talent remains little known. 
The commander's abilities in the field of international contacts proved to be in demand by his 
homeland during the preparation and conclusion of the peace treaty between the USSR and 
Finland in the spring of 1940, the visit of the Soviet delegation to Nazi Germany in the fall of 
1940, negotiations for the surrender of German and Japanese troops, as well as during offi-
cial meetings of foreign delegations of military specialists, the preparation of departmental 
documents about cooperation between the Soviet Union and other countries, investigating 
incidents of international importance. The article is a continuation of the research of the mar-
shal’s spiritual roots that has been conducted by the author for several years and has been 
published in the Ipatievsky vestnik magazine.

Keywords: Marshal Alexander Mikhailovich Vasilevsky, priest Mikhail Vasilevsky, 
Kostroma Theological Seminary, The Great Patriotic War, World War I, diplomatic service, 
peace with Finland in 1940, negotiations between the USSR and Germany in Berlin in 1940, 
surrender, capture of Konigsberg, Imperialist Japan, Kwantung Army, Stalin, Molotov, Field 
Marshal Brauchitsch, Schulenburg, Ribbentrop, General Otto Lyash, Marshal Shunroku Hata, 
General Otozo Yamada, Marshal Golovanov, Field Marshal Montgomery

For citation: Andrianov G. V., priest. Marshal A. M. Vasilevsky as a diplomat // Ipatievsky vest-
nik. 2025. № 1. Р. 163–186 (In Russian). https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–163–186

Худой посол попадает в беду,
а верный посланник — спасение

(Притч. 13, 17)

Н
А РУБЕЖЕ российского Охотского моря и мировых просторов Тихого 
океана близко стоят два мощных скалистых острова, которые в 2020 году 

названы в честь маршала Василевского и легендарного министра иностранных 
дел СССР Андрея Андреевича Громыко, которого за твёрдость позиции амери-
канцы назвали Мистер Ноу. Символично, что именно «каменный дипломат» 
и «воин-скала» стоят на защите дальних рубежей нашего Отечества.

В годы Великой Отечественной вой ны Громыко и Василевский трудились 
на ответственных постах: Андрей Андреевич — в нашем посольстве в Соеди-
ненных Штатах Америки, а Александр Михайлович — в Генеральном штабе. 
Их общий вклад в Победу велик и значим. После вой ны они встречались на за-



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

165

седаниях у Сталина по вопросам международной повестки, готовили документы 
по одним и тем же заданиям для высшего руководства страны.

В своих мемуарах «Памятное» Андрей Андреевич Громыко (1909–1989) пи-
сал: «Настоящий дипломатический работник — это тот, кто успевает и уме-
ет подобрать, организовать и проанализировать фактический материал… 
Гораздо легче всё это проделывать дипломатам, уже обладающим  каким-то 
навыком исследовательской работы — в учебном заведении, научном центре 
или аспирантуре…» 1. С этой точки зрения военный человек Александр Михай-
лович Василевский безусловно является дипломатическим работником, хотя 
формально он не состоял на службе во внешнеполитическом ведомстве СССР.

Громыко стал министром иностранных дел СССР в 1957 году. В военный 
период министром внешнеполитического ведомства Советского Союза являл-
ся Вячеслав Молотов (на посту с 1939 по 1949 гг.). Соратник Василевского, 
главный маршал авиации Александр Евгеньевич Голованов свидетельствует, 
что Молотов первым разглядел дипломатический потенциал Василевского 
и «даже пытался забрать» Александра Михайловича в Наркомат иностранных 
дел 2. Это подчёркивает высокий уровень Василевского как высококлассного 
специалиста в сфере международных связей. «В достаточной мере зная Алек-
сандра Михайловича, — писал Голованов, — я лично убежден в том, что если бы 
он был отпущен из наркомата обороны в МИД, он достиг бы больших успехов 
и на дипломатическом поприще. У Сталина он пользовался безусловным до-
верием и авторитетом» 3.

Александр Михайлович обладал прирожденной способностью системати-
зировать и оценивать информацию. Навыки исследовательской работы он раз-
вивал во время учебы в духовной семинарии, готовясь к лекциям и учебным 
проповедям, исполняя письменные задания преподавателей. Научные способ-
ности раскрылись в нём в период преподавательской работы в Генеральном 
штабе, а до этого во время подготовки и редакции статей в профильных пери-
одических изданиях.

В его аттестации от 27 июня 1932 года сказано: «Тов. Василевский отлично 
справляется с техническим редактированием [˝Бюллетеня боевой подготов-
ки˝], научным редактированием [журнала ˝Военный вестник˝], с большой 
тщательностью прорабатывая материал, проявляя необходимое критическое 
чутьё. На военных играх т. Василевский проявляет гибкость в оценке обста-
новки, осторожность в принятии решения, быстроту и решительность в про-
ведении решения в жизнь. Вполне владеет командным языком, чётко и быстро 
формулирует устные и письменные распоряжения. Лично сам проводит занятия 
с большой почтительностью и тактом. Отличительной особенностью в работе 

1 Громыко А. А, Памятное: [В 2 кн.]. М.: Политиздат, 1990. Кн. 2. — 557 с. — Электрон. версия 
печат. изд. — URL: https://litresp.ru/chitat/ru/Г/gromiko- andrej-andreevich/pamyatnoe- kniga-
vtoraya (дата обращения: 01.12.2024). — Доступна на сайте Библиотека электронной литера-
туры в формате fb2.

2 См.: Голованов А. Е. Дальняя бомбардировочная…: [мемуары]. М.: Дельта НБ, 2004–629 с. —
Электрон. версия печат. изд. — URL: https://militera.lib.ru/memo/russian/golovanov_ae/42.html 
(дата обращения: 01.12.2024). — Доступна на сайте Милитера (Военная литература).

3 Там же.



166

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

т. Василевского является вдумчивость, быстрота, точность и своевременность. 
За порученное т. Василевскому дело н[ачальни]к может быть спокоен как в от-
ношении качества, так и срока. Скромный в личной жизни, тактичный, хоро-
ший товарищ, настойчивый и напористый в работе — таковы личные качества 
т. Василевского» 1.

Можно скептически относиться к подобным внутренним документам воен-
ного ведомства, но изложенные данные легко подтверждаются военными профес-
сионалами, которые имели возможность лично наблюдать за работой Александра 
Михайловича. В своих мемуарах маршал В. Е. Голованов пишет: «Василевский 
обладал особыми способностями в умении обобщить получаемые доклады и дан-
ные с фронтов, доложить их Верховному, изложить имеющиеся предложения 
по дальнейшему ходу боевых действий на том или ином фронте, а также изло-
жить точку зрения Генерального штаба, если она разнилась с предложениями, 
полученными от командования фронта. Такт в общении с людьми, с командую-
щими фронтами и другими товарищами создавал ему определенный авторитет» 2.

Пример отца и опыт предков. Дипломатический талант во многом фор-
мируется ещё в детские годы. Громыко вспоминал, что уже с детства был сви-
детелем обсуждений вопросов международной политики рассудительными 
деревенскими мужиками: «В них я непосредственно не участвовал, но зато 
внимательно слушал всё, о чём говорилось. Они были нередки для деревни. 
Эти "конференции" на завалинке по международным вопросам стали первыми 
в моей жизни» 3.

Дипломатический талант маршала Александра Михайловича Василевско-
го возник из давней семейной традиции — постоянного поиска пути для мир-
ного сосуществования во враждебно настроенном окружении. Прадеды мар-
шала по духовной линии несли своё церковное служение в основном среди 
раскольников. Такие места имелись во всей Российской империи, но праде-
дам маршала пришлось служить во втором по значимости центре староверия 
в стране — Золотиловской волости Костромской губернии. Василевские на-
учились находить общий язык с враждебно настроенными староверами и от-
стаивать свою правду.

Приобрести и сохранить нравственный авторитет в такой обстановке —
сложная задача, но Василевские справлялись с ней достойно. Такой фамильный 
навык помог отцу Александра Михайловича — православному священнику, на-
стоятелю Вознесенской церкви в селе Новопокровском Костромской губернии, 
где проживало много раскольников.

Несомненно, что навыки отца Михаила передались его детям. Вспом-
ним, какой высокий авторитет приобрёл Александр Михайлович среди солдат 
во время Первой мировой вой ны. Ведь помимо него в полку имелись более 

1 Цит. по: Маршал Василевский : Москва в жизни и судьбе полководца: (исторические очерки, 
воспоминания, документы) / Гл. арх. упр. г. Москвы; [сост. В. А. Афанасьев, А. Н. Пономарев]. 
М.: Изд-во Гл. арх. упр. г. Москвы, 2008. С. 45–47.

2 Голованов А. Е. Указ. соч.
3 Громыко А. А. Указ. соч.



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

167

образованные и не менее храбрые офицеры. Но когда вой ску была предостав-
лена возможность свободного выбора командира, то солдаты проголосовали 
за штабс- капитана Василевского 1.

Это стало возможным не только благодаря его близости к нуждам простого 
человека, но и способности оказать деятельную помощь без потери собственно-
го достоинства. Чего это ему стоило в начале революционного разгула армии, 
косвенно может указывать интересный факт.

С «Империалистической вой ны» Александр Михайлович имел странную 
привычку держать трубку или папиросу в левой руке. Это заметно на всех его 
«табачных» фотографиях, кроме одной с Будённым, который сел слева от Васи-

1 Василевский А. М. Дело всей жизни. М.: Политиздат, 1987. Кн. 1. С. 33.



168

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

левского. Александр Михайлович не был левшой и не имел никаких ранений 
в руку. Держать сигарету левой рукой он, возможно, привык в те тревожные 
дни, когда в окопе Первой мировой вой ны ожидаешь и внезапной атаки ав-
стрийцев, и ножа в спину от некоторых из своих, перевозбужденных революци-
онной пропагандой. В таких условиях можно чувствовать себя уверенно, если 
опираешься правой рукой на длинную кобуру нагана. По традиции русские 
офицеры помещали револьвер на правом боку, а слева шашку. Какой высокий 
уровень самообладания! Будущий маршал несомненно знал о печальной участи 
некоторых офицеров и смог придумать, как обезопасить себя. Других объясне-
ний этой странной манеры не находится.

Отец полководца — священник Михаил Васильевский — служил, если 
можно так выразиться, на границе двух больших православных общностей: 
синодальной Церкви и староверческого раскола. Он являлся единоверческим 
священником, то есть служил по старому обряду, но признавал официальную 
церковную власть. Это служение на «духовном пограничье» стало для него вы-
нужденным выбором, поскольку так сложились жизненные обстоятельства. 
Отсутствие полного семинарского образования и неимение у сироты протекции 
в высшем духовенстве практически полностью закрывало возможность полу-
чить священный сан обычным порядком. Между тем стремление к церковному 
служению определило его путь в единоверие.

Здесь «на границе» Михаил Александрович сначала изучил староверческие 
напевы и богослужебные книги старообрядцев, долго служил псаломщиком 
в единоверческой церкви, заводил знакомства и связи с влиятельными старо-
обрядцами, которые перешли в единоверие. Умение видеть главное, жертвуя 
личным тщеславием — отличительная черта рода Василевских. Такой подход 
приносил плоды, но требовалось большое терпение, умение ждать, способность 
разъяснять и обосновывать.

Когда отец Михаил стал священником, то местом его служения оказался 
небогатый край. Роскошный храм, построенный в маленьком селе, стоял там 
благодаря средствам благодетеля. Средства на его содержание были ограни-
чены. Кроме того, молодой священник оказался во враждебном окружении. 
Прилегающие деревни были населены крайними старообрядческими толками, 
так сказать «раскольниками в расколе».

Батюшке пришлось долго выстраивать политику сосуществования. По-
скольку главными для него являлись духовные ценности, а не личный достаток, 
то люди это почувствовали и священник приобрёл большой авторитет во всей 
округе. Отец Михаил служил в храме и учил сельских ребятишек в начальной 
школе, занимался столярным делом, имел пасеку, делал лекарственные снадо-
бья из трав. В связи этим его дом постоянно был наполнен самыми разными 
людьми, которые приходили по духовным и мирским нуждам. Маленький Саша 
наблюдал за манерой отца беседовать, подмечал характерные направления диа-
лога, видел разборчивость и предупредительность отца в житейских контактах 
и связях. Высокий духовный авторитет он сохранил до самой смерти.

Родительские наставления укрепились в нём в окопах Первой мировой 
вой ны. Разделяя тяжёлую солдатскую долю с мобилизованными русскими про-



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

169

столюдинами, он вспоминал, как изучал в Алексеевском военном училище заве-
ты известного генерала- педагога Драгомирова. «У меня на фронте были с собой 
выписки из его работ» 1, — вспоминал Александр Михайлович. Начальник ака-
демии Генерального штаба Императорской армии генерал Михаил Иванович 
Драгомиров (†1904) в своих публикациях разрабатывал тезис о решающем зна-
чении морального фактора в воинском деле, который он называл «нравствен-
ной упругостью» 2. Педагог понимал это как совокупность «большой энергии, 
упорства и гибкости нравственной стороны в военном человеке» 3.

Отец Михаил имел скромное жалование на приходе, зарабатывал своим 
трудом на обучение детей. В тоже время он находил жертвователей для благо-
украшения церкви. Прекрасной иллюстрацией к такому поведению священника 
является информация о заказе для храма дорогостоящей утвари у московского 
купца Евгения Ивановича Силина. Подтверждающий документ хранится в Го-
сударственном историческом музее в Москве. Согласно бланку заказа, отец 
Михаил 13 февраля 1916 года попросил сделать золочёную медную ризу и ве-
нец для иконы Тихвинской Божией Матери размером 90х80 см.4 Цена заказа 
составила 160 руб лей. На эти деньги можно было купить в рознице полторы 
тонны ржаной муки хлеба высшего сорта или треть тонны говядины лучшего 
качества 5. Как видно из документа, батюшка сразу внёс 110 руб лей предоплаты.

В первые советские годы были разорены все церкви вокруг Новопокров-
ского, даже связанные с именем Суворова и декабристов. Но только после кон-
чины авторитетного отца Михаила (†1953) богоборческое вороньё добралось 
до его храма. Когда сестра маршала Вера Михайловна приехала в родные края, 
то ужаснулась. Церковь оказалась разграбленной и осквернённой. Посреди хра-
ма вырыли яму для хранения картошки, которая там и сгнила. Верные прихо-
жане пытались спасти, что могли, но безуспешно. Одна женщина донесла было 
до избы икону Воскресения Христова с двенадцатью праздничными клеймами, 
а председатель колхоза уже на пороге. — Чего тащишь? — Иконку несу. Разве 
она вам нужна? — Мало тех, что в углу наставлено? — Места хватит. — А ну, дай 
сюда! Выхватил икону да об колено, а рассыпавшиеся доски тут же затолкал 
в догорающую печь 6. Ужасно, что это случилось, когда имя маршала уже знала 
вся страна. Александр Михайлович уже никак не мог спасти то, что отец со-

1 Василевский А. М. Указ. соч. С. 23.
2 Драгомиров М. И. Учебник тактики. СПб.: Типография В. С. Балашева, 1879. С. 3.
3 Там же.
4 Бланк заказа № 1319 фирмы «Евгений Иванович Силин» от священника Михаила Васильев-

ского на изготовление ризы медную золоченую, с эмалевыми углами и венцом для иконы 
Тихвинской Божией Матери, 13.02.1916 г. [На оборотной стороне имеется рукописный текст 
священника Михаила Василевского с просьбой выдать изделие доверенному лицу и сообще-
ние о взносе оставшейся суммы] // Государственный исторический музей. Ф. 458. Оп. 1. Ед. 
хр. 9н. Л.28 с об.

5  По ценам на 1 декабря 1916 года. См.: Материалы и исследования: Выпуск 2. Розничные цены 
и некоторые условия торговли в потребительных обществах на 1-е декабря 1916 года / Цент-
ральный союз потребительских обществ РСФСР. Статистический отдел. М.: Всероссийский 
Центральный Союз Потребительских Обществ, 1918. — С. 5.

6 Белов П. Ф. Тернии и звёзды. Повествование о Василевских. Иваново: Областное книжное из-
дательство «Талка», 1997. С. 88.



170

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

бирал с любовью и большим трудом. Здесь 
оказались бессильны его заслуги, дипло-
матический талант и близость к вождям.

Мирный договор с Финляндией. 
Между тем дипломатические способно-
сти Василевского находили своё развитие 
там, где это позволяла советская власть. 
В феврале 1940 года в результате прорыва 
линии Маннергейма и успешного насту-
пления Красной Армии, финское прави-
тельство запросило мирные переговоры. 
Через месяц (12 марта) «Зимняя вой на», 
как её называют в Суоми, завершилась 
подписанием мирного договора. На этом 
международном документе стоит подпись 
Василевского.

В канун вой ны Генштаб просчитал 
многие варианты развития событий, что-
бы обезопасить северные рубежи Отчиз-
ны. «Когда Шапошников назвал все эти 
запланированные Генеральным штабом 
силы и средства, которые до начала опера-
ции надо было сосредоточить, то Сталин 
поднял его на смех. Было сказано, что вы, 
чтобы управиться с этой самой… Финляндией, требуете таких огромных сил 
и средств — в таких масштабах в них нет никакой необходимости» 1. В резуль-
тате вопросом занялся Ленинградский военный округ. Тогда Сталин ещё пре-
небрегал советами Генерального штаба.

«Финская вой на была для нас большим срамом и создала о нашей армии 
глубоко неблагоприятные впечатления за рубежом да и внутри страны»2, —
передаёт слова Василевского писатель Константин Симонов. Между тем во-
оружённый конфликт Советского Союза с соседями стал в судьбе Василевского 
первым крупным испытанием на стратегическую зрелость. Он был временно 
привлечён к работе в качестве заместителя начальника Генерального штаба 
по оперативным вопросам. Основная его должность в то время — начальник 
отделения оперативной подготовки, звание — полковник. Начались поездки 
с Б. М. Шапошниковым в Кремль. «Со Сталиным я впервые встретился во время 
Финской вой ны — 30 декабря 1939 года» 3. Помогая в обеспечении фронта в пе-
риод неудач, он учился у старших товарищей оперативно реагировать на нега-
тивное изменение обстановки, вникать в детали, фиксировать действия про-

1 Симонов К. М. Глазами человека моего поколения: Размышления о Сталине. М.: Изд-во Агент-
ства печати "Новости", 1988. С. 390.

2 Там же. С. 392.
3 Симонов К. М. Указ. соч. С. 390.

Фото 1. Подпись А. М. Василевского 
под мирным договором с Финляндией 
12 марта 1940 года (третий 
автограф и первом столбце)



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

171

тивника, хорошо изучать матчасть, предлагать первые решения. Вскоре ему 
поручили заниматься установлением новой границы.

«После общих указаний И. В. Сталина мне… пришлось готовить все пред-
ложения относительно новых границ, которые и выносились на обсуждение 
при переговорах»1, — вспоминал Александр Михайлович. В течение двух меся-
цев он возглавлял комиссию по демаркации границы. Поскольку перед вой ной 
Василевский участвовал в разработке плана возможного контрудара в случае 
финской агрессии, то карту приграничных районов и специфику региона знал 
хорошо. Кроме того, Александр Михайлович был немного знаком с финским 
темпераментом и культурой. Под его началом в Перовую мировую воевали 
младшие командиры финского происхождения. В одном окопе взаимопони-
мание приходит быстрее. Всё это помогало обосновывать позицию Советского 
государства в процессе демаркации.

Труд молодого генштабиста был вознагражден. В декабре 1939 года Ва-
силевский получил орден Красной Звезды, в апреле 1940 года ему присвоено 
звание комбрига 2, а через месяц — генерал- майора. В приказе по Генеральному 
штабу ему была объявлена благодарность за «добросовестное высококачествен-
ное исполнение ряда больших, ответственных поручений» 3. В документах на по-
вышение звания уже не указывалось его семинарское образование и обучение 
в Алексеевском военном училище. В графе «Образование» значилось, что общее 
образование — «среднее», а военное — школа «Выстрел» и Академия Генштаба 
РККА 4. В характеристике написано, что он «Политически и морально устойчив. 
Бдителен и умеет хранить военную тайну» 5. Последнее подчёркнуто.

Нарком иностранных дел СССР Вячеслав Молотов оценил уровень Васи-
левского на финском направлении и даже попытался забрать его на диплома-
тическую работу, но Сталин оставил его в военном ведомстве. В канун великих 
потрясений толковые люди в армии были нужнее.

Миссия в Берлине. «Твёрдого, энергичного и решительного командира» 6
начальство не опасалось направить за границу. Осенью 1940 года по приглаше-
нию немецкой стороны в столицу Третьего Рейха отправилась большая совет-
ская делегация, которую возглавил Вячеслав Молотов. Генерал- майор Василев-
ский ехал в штатском. Он в модной шляпе запечатлён на фотографии встречи 
делегации СССР на Ангальтском вокзале в Берлине.

Пока поезд ещё шёл на Запад, Молотов пригласил к себе в вагон всего 
двух человек: Василевского и Злобина. Старший генерал- адъютант наркома 

1 Василевский А. М. Указ. соч. С. 97.
2 Комбриг — звание лиц высшего командного состава РККА (22.09.1935–07.05.1940), соответ-

ствующее иностранному чину бригадного генерала.
3 См.: Аттестация за период с 1937 г. по 1938 г. на начальника 10 отделения 1 отдела Геншта-

ба РККА комбрига Василевского Александра Михайловича [сканированный оригиналь-
ный документ на 3 л. от 29 января 1939 года] // Маршал Александр Василевский: [альбом- 
фотолетопись] / Владимир Анатольевич Афанасьев. М.: Изд-во Патриот, 2016. С. 64.

4 Там же.
5 Там же.
6 Там же.



172

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

обороны СССР Вениамин Михайлович Злобин также был сыном священника, 
воевал в Первую мировую и Гражданскую; был немного старше Василевского 
по возрасту и должности. Во время беседы с доверенными офицерами Моло-
тов определил, что основной целью работы советской делегации «является 
стремление Советского правительства определить дальнейшие намерения 
Гитлера и содействовать тому, чтобы как можно дольше оттянуть германскую 
агрессию» 1.

Визит длился два дня 12–14 ноября 1940 года. Поначалу немцы вели себя 
любезно и старались убедить советских представителей в скором поражении 
Великобритании. Нацисты стремились заключить с русским пакт, хотели скло-
нить СССР к разделу сферы интересов, предлагая довольствоваться сферой 
Персидского залива. При этом настоящий советский интерес распространялся 
на Балканы и Финляндию. Сталина беспокоило присутствие немецких вой ск 
в Суоми и переход Балканских стран под полный контроль Германии. Однако 
самоуверенность хозяев была посрамлена шуткой Молотова во время внезап-
ной воздушной тревоги: «Если Германия победила Англию, то почему мы сейчас 
прячемся в бомбоубежище?» На переговорах с Гитлером присутствовал Иоахим 
фон Риббентроп — министр иностранных дел Третьего Рейха, обергруппенфю-
рер СС. В 1946 году его казнят как военного преступника по решению Нюрн-
бергского трибунала.

Когда глава советской делегации общался в высших сферах Рейха, другие 
участники беседовали с важными гражданскими и военными чиновниками 
Германии. Так во время торжественного приёма рядом с Василевским посадили 
генерала Вальтера фон Брáухича, главнокомандующего сухопутными силами. 
С Браухичем Александр Михайлович был знаком ранее. В 1932 году немецкий 
военачальник присутствовал на советских манёврах и тогда сделал комплимент 
Василевскому, сказав, что всё увиденное «делается в лучших традициях немец-
кой военной школы» 2. «Такой была наша первая встреча с ним. Но, конечно, в со-
роковом году, во время встречи в Берлине, это был уже не тот, другой, совсем 
другой Браухич», — вспоминал Александр Михайлович 3. Рядом с Василевским 
сидел надменный победитель Польши и Франции, которому недавно фюрер 
вручил фельдмаршальский жезл. Но уже через год он получит от Василевского 
знатный удар по самолюбию. В декабре 1941 года, после провала наступления 
под Москвой, Браухич будет отстранен от командования до самого конца вой-
ны; будет захвачен англичанами и скончается в лагере для военнопленных.

Из той застольной беседы Василевский не вынес ничего ценного, кроме са-
моуверенности высших немецких командиров. «После этой поездки, после при-
ёмов, разговоров там, ни у кого из нас не было ни малейших сомнений в том, 
что Гитлер держит камень за пазухой. Об этом говорили и самому Молотову. 
Насколько я понял, он тоже придерживался этой точки зрения» 4, — вспоминал 
Александр Михайлович.

1 Василевский А. М. Указ. соч. С. 109.
2 Симонов К. М. Указ. соч. С. 396.
3 Там же.
4 Симонов К. М. Указ. соч. С. 395.



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

173

На языке дипломатии визит подавался сторонами как переговорный про-
цесс. После возвращения делегации Москва проявила формальную заинтересо-
ванность в продолжении диалога, направив встречные предложения. Но нем-
цы в тот момент уже вовсю разрабатывали план разгрома СССР: 5 декабря 
Гитлер одобрил план операции «Отто», а 18 декабря подписал план операции 
«Барбаросса».

Робкие сомнения в агрессивных планах Германии у членов советской деле-
гации на обратном пути окончательно развеял не кто иной, как немецкий по-
сол Шуленбург 1. Дипломат сопровождал советскую делегацию в обе стороны. 
По воспоминаниям Василевского, посол «нашёл возможным, несмотря на всю 
рискованность положения, на обратном пути говорить о пакте, в то же время 
настойчиво намекая, что взаимоотношения между нашими странами остав-
ляют желать много лучшего. Короче говоря, он старался нам дать понять, 
что считает возможным возникновение вой ны» 2. Судя по всему, в тот момент 
старый герцог был искренен с коллегами. Сегодня уже известно о его отри-
цательном отношении к нацистской идеологии. В 1944 году он станет участ-
ником неудавшегося заговора против фюрера и будет повешен в берлинской 
тюрьме.

В своих мемуарах Александр Михайлович напишет: «Все члены делегации 
вынесли общее впечатление от поездки: Советский Союз должен быть как ни-
когда готов к отражению фашистской агрессии» 3. Разумеется, что такой вывод 
не сделан «задним числом». Василевский в силу своего положения имел допол-
нительную информацию о происходящих переменах в мире.

Так он вёл секретное расследование инцидента с самолетом Риббентропа, 
который произошёл в 1939 году. Дипломатический транспорт по ошибке был 
обстрелян советскими зенитчиками и получил пробоины фюзеляжа. «Я знаю 
всю эту историю, потому что был направлен с комиссией для расследования 
этого дела на месте. Но самое интересное, что, хотя мы ждали протеста 
от немцев, ни заявления, ни протеста с их стороны не последовало. Ни Риб-
бентроп, ни сопровождающие его лица, ни сотрудники германского посольства 
в Москве никому не сообщили ни одного слова об этом факте» 4. Данный факт 
говорит об изначальной заинтересованности немцев в заключении пакта с Со-
ветским Союзом. Понимая случайность обстрела, посол не стал даже обращать 
на это внимание Сталина. Отсюда понятна сила разочарования властителей 
Рейха в своих планах после визита советской делегации. Попытка втянуть СССР 
в военное противостояние с Англией не удалась.

Между тем советское правительство вполне могло улаживать любые инци-
денты. Когда поезд с нашей делегацией ещё только тронулся в сторону Берлина, 
то Шуленбург дёрнул стоп-кран, так как ему не успели привезти парадный мун-
дир из немецкого посольства. Его заверили, что багаж будет доставлен по пути. 

1 Вернер фон Шуленбург — немецкий аристократ, доктор государственно- правовых наук, вете-
ран Первой мировой вой ны, после которой начал дипломатическую карьеру.

2 Симонов К. М. Указ. соч. С. 395.
3 Василевский А. М. Указ. соч. С. 111.
4 Симонов К. М. Указ. соч. С. 394–395.



174

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Член советской делегации, известный авиационный конструктор Александр 
Сергеевич Яковлев вспоминал, что за поездом на бешеной скорости неслись 
два автомобиля, которые везли багаж Шуленбурга. В Подмосковье одна ма-
шина даже перевернулась и пришлось чемоданы посла перегрузить в другую. 
В районе Вязьмы изнервничавшийся граф получил свой мундир, в котором кра-
сиво вышел из вагона на Антгальтском вокзале 1.

Подводя итог берлинской миссии для лично А. М. Василевского, следует 
отметить следующее. Александр Михайлович не владел немецким языком 
и общался через переводчика. Нам известно только об одной значимой беседе 
с фельдмаршалом Браухичем, из которой Василевскому, как опытному офицеру, 
стало понятно главное — после молниеносных побед в Европе немцы настроены 
легко начать новую вой ну даже с СССР.

В своих мемуарах Василевский не упоминает даже об этом разговоре. 
О встрече с Браухичем мы знаем из материалов писателя Константина Симо-
нова. Узкий круг общения в Берлине объясняется осторожностью Александра 
Михайловича по причине постоянного поиска вражеских шпионов в СССР на-
кануне вой ны. В чужой столице Василевский был на виду не только у немцев, 
но и советских участников делегации. Поэтому любая лишняя встреча могла 
быть превратно истолкована впоследствии. Поэтому Василевский специально 
не искал среди немецкой элиты других собеседников. Тем более, что после раз-
говора с Браухичем он получил всё, что хотел. Дальнейшие намерения Гитлера 
были определены. Миссия в Берлине была выполнена.

Руководство переговорами о капитуляции врага. Во время Великой Оте-
чественной вой ны Александру Михайловичу не раз приходилось руководить 
переговорами о капитуляции врагов нашей страны.

Первый серьёзный опыт он получил во время Восточно- Прусской операции 
(13 января – 25 апреля 1945 года). Можно выделить три этапа этой операции: 
разгром Хейльсбергской группировки у залива Фишес- Хафф (23 марта), взятие 
Кёнигсберга (9 апреля) и поражение Земландской группировки (25 апреля). 
Василевский решил обратиться к противнику с предложением о сдаче. Алек-
сандр Михайлович большое внимание уделял тому, чтобы сократить потери. 
Вой на на Западе заканчивалась, и лишних жертв желательно было избегать. 
Одним из способов для реализации этой задачи стало составление воззваний 
к немецким солдатам.

Накануне катастрофы нацистов у залива Фишес- Хафф Василевский под-
писал специальную листовку, которая была отпечатана на немецком языке 
и разбросана над позициями фашистов. «Ваша группировка вой ск разбита, —
писал Александр Михайлович. — Её остатки прижаты к заливу Фришес- Хафф 
и предаются уничтожению. Ваши вой ска теперь держат только узкую полосу 
берега, которая с каждым днём   становится всё уже. Положение ваших вой ск 
безнадёжно. Они потеряли почти все орудия и танки. Им противостоят много-

1 Яковлев А. С. Цель жизни: записки авиаконструктора. М: Мир философии, 2016. — 510 с. —
Электрон. версия печат. изд. — URL: http://militera.lib.ru/memo/russian/yakovlev-as/index.html 
(дата обращения: 01.12.2024). — Доступна на сайте Милитера (Военная литература).



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

175

кратно превосходящие силы Красной 
Армии. Они знают о нашем превос-
ходстве в артиллерии, танках и ави-
ации. Никто не может им помочь» 1.

Но враг надеялся на эвакуацию 
по Балтийскому морю. Он понимал, 
что вой ска нужны для обороны Бер-
лина и опрометчиво считал, что Криг-
смарине (немецкий флот) сделает 
всё, чтобы спасти армию, запертую 
в Прибалтике. Командование наци-
стов не вняло доводам разума. Раз-
гром их был эпичным. Вскоре пляж 
залива был усеян битой техникой, 
брошенными боеприпасами, амуни-
цией и вооружением. Повсюду валя-
лись груды тел из мёртвых лошадей 
и нацистов. Впечатляющую картину 
сохранили кадры кинохроники. По-
литотдел армии убедил Василевского 
сняться во время осмотра бесчислен-
ных трофеев. Александр Михайлович 
понимал важность военной пропа-
ганды и нехотя согласился.

После первых успехов советских 
вой ск во время штурма Кёнингсберга 
Василевский также предложил нем-
цам сдаться (8 апреля), но внятного 
ответа не последовало. Но второе предложение о начале обсуждения капитуля-
ции уже было услышано. На момент переговоров Василевский остановил обстрел 
и бомбардировки города. Советские парламентёры смогли сохранить жизни на-
ших воинов. Комендант крепости генерал Отто Ляш согласился капитулировать.

В результате 9 апреля без боя сдались несколько укреплений фéстунг 
плáтца (укреплённого места), как называл его Гитлер. Интересно, что Алек-
сандр Михайлович специально не дал парламентёрам инструкций по военно- 
дипломатическому военному этикету. Он просто приказал офицерам сообщить 
требования советской стороны и арестовать коменданта крепости. После бес-
смысленной упёртости нацистов у Фришес- Хафф и мощного штурма Кёнигсбер-
га было уже не до сантиментов. Приказ командующего парламентёры исполни-
ли. Кроме того, наши офицеры добились письменного приказа о капитуляции, 
который вскоре объявили по радио.

1 Советская агитационная листовка от 24 марта 1945 года [текст — маршал А. М. Василевский] 
// Трофейщик : Группа, посвященная коллекционированию военного антиквариата : Сооб-
щество ВКонтакте. 23 ноября 2023. — URL: https://vk.com/wall-114817374_36538 (дата обра-
щения: 30.11.2024).

Фото 2. Подпись А. М. Василевского 
на обратной стороне агитационной 
листовке для сдачи в плен нацистов



176

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

После падения фестунга Александр Михайлович вновь вышел с предло-
жением о сдаче к немецким частям, которые ещё оставались на Земландском 
полуострове. Маршал писал: «Сила — на нашей стороне, и ваше сопротивление 
не имеет никакого смысла. Оно приведет только к вашей гибели и к много-
численным жертвам среди скопившегося в районе Пиллау гражданского на-
селения» 1.

Воззвание было подготовлено по причине отказа генерала Ляша написать 
аналогичный текст от своего имени. Однако пленный комендант составил пись-
менное донесение по форме на имя командующего Земландской группировкой 
генерала Фридриха- Вильгельма Мюллера. «В этом донесении, — вспоминал 
Ляш, — я писал, почему дело кончилось капитуляцией Кёнигсберга, и советовал 
Мюллеру прекратить борьбу, ибо и далее жертвовать людьми при колоссальном 
превосходстве русских было бы бесполезно и бессмысленно. Как я потом узнал, 
русские размножили это донесение в виде листовки и сбрасывали над Земланд-
ским фронтом» 2.

Однако, эти тексты не достигли результата, так как оставшиеся под кон-
тролем Германии прибалтийские земли обороняли отъявленные нацисты. Их 
командир по прозвищу «Кипрский мясник» был известен военными преступле-
ниями против греческого населения. Кроме того, известно, что он украл икону 
святителя Николая Чудотворца из монастыря в Спарте. В 2015 году эта икона 
была выкуплена российскими властями у частного коллекционера и возвра-
щена премьер- министру Греции Алексису Ципрасу в ходе его визита в Москву 
8 апреля 2015 года.

Немецкие фанатики не хотели слышать разумных доводов Василевского, 
поэтому через два дня после выпуска воззвания началась Земландская насту-
пательная операция (13 апреля). Фашисты были сметены в Балтийское море 
смелым натиском русской армии. Основной узел сопротивления город Фишха-
узен (ныне — Приморск) был взят 17 апреля, последний крупный населённый 
пункт Пиллау (ныне — Балтийск) пал 25 апреля. Остатки нацистов пытались 
сопротивляться на пустынных районах Балтийской косы, но сложили оружие 
9 мая 1945 года.

С совершенно другим отношением к своим предложениям столкнулся 
Александр Михайлович во время переговоров о капитуляции японских вой ск 
в оккупированной ими Манчжурии (ныне — северо- восточные области Китая). 
Японские фанатики были не менее упёртыми, но были готовы сдаться русской 
армии в обмен на защиту от местного населения, которое жаждало мести. По-
этому во время Маньчжурской стратегической наступательной операции (9 ав-
густа – 2 сентября 1945 года) Александр Михайлович уделил особое внимание 
процедуре капитуляции японских вой ск.

В целом сопротивление противника было сломлено через неделю быстро-
го наступления Красной Армии. Командующий Квантунской армией генерал 

1 Василевский А. М. Указ. соч. — С.
2 Ляш О. Так пал Кёнигсберг [пер. с нем. В. А. Зорин]. Калининград: Калининградская кн., 2016. —

189 с. — Электрон. версия печат. изд. — URL: https://militera.lib.ru/memo/german/lasch/01.html 
(дата обращения: 01.12.2024). — Доступна на сайте Милитера (Военная литература).



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

177

Отодзо Ямада отдал приказ о капитуляции 16 августа. Не все японцы выполнили 
приказ Ямады, поэтому Василевский встретился с пленным начальником штаба 
Квантунской армии маршалом Сюнроку Хата.

Этот военачальник чудом выжил во время атомной бомбардировки Хиро-
симы 6 августа 1945 года и по прибытии на службу в Манчжурию сразу угодил 
в плен к советским десантникам. Александр Михайлович знал маршала по его 
работе военным атташе в Москве. Было решено использовать важного японца 
для обеспечения организованной капитуляции. Хата просил оставить воен-
ным личное оружие, так как справедливо опасался мести местного населения 
за годы оккупации. Василевский же настоял на сдаче оружия, но гарантиро-
вал безопасность пленных. «В течение всех переговоров X. Хата и большинство 
его спутников выглядели довольно уныло. От ˝самурайской˝ самоуверенности 
не осталось и следа. Вчерашние надменные распорядители Маньчжурии держа-
лись покорно, даже униженно, при каждой нашей фразе поспешно кивали голова-
ми. Видно, они были и психологически надломлены, — вспоминал Василевский.

Потом Хату посадили на самолет и отправили к командующему для разъ-
яснения наших требований. С 19 августа японские вой ска почти повсеместно 
начали капитулировать. В советском плену оказалось полторы сотни генералов, 
около 600 тысяч офицеров и солдат. К концу месяца разоружение Квантунской 
армии и других сил противника, располагавшихся в Маньчжурии и Северной 
Корее, было завершено.

На посту министра. Долгожданный мир наступил, но принёс с собой но-
вые вызовы. Требовалась большая работа по закреплению результатов вой ны 
и организации государственного строительства в будущих странах социалисти-
ческого лагеря. Данная сторона дипломатической работы А. М. Василевского 
в наибольшей степени имеет место в период его работы во главе военного ве-
домства СССР с 24 марта 1949 года по 15 марта 1953 года.

Фото 3. А. М. Василевский диктует пленному японскому маршалу Сюнроку Хате условия 
капитуляции Квантунской армии



178

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Первоначально его должность называлась Министр Вооружённых сил 
СССР, а с 1950 года — Военный министр СССР. Разумеется, что в это время про-
екты документов готовились профильными отделами Министерства Обороны. 
Однако, Александр Михайлович серьёзно относился к международным делам 
и ставил свою подпись после детального знакомства с обстановкой. Он пони-
мал, что в международно значимых документах важна каждая запятая. В начале 
вой ны он лично участвовал в подготовке международных соглашений. Так, 
например, осенью 1941 года он составил докладную записку на имя Сталина 
и Молотова «О поправках и оговорках к военному соглашению с Польшей» 1.

Среди бумаг Василевского послевоенного времени можно, например, 
назвать: секретную записку Молотову о польско- французских переговорах 
(1947 г.) 2 и Заключение относительно вопросов, касающихся «реорганизации 
Советской военной администрации в Германии» в связи с образованием вре-
менного правительства Германской Демократической Республики (1949 г.) 3. 
В качестве образца межведомственных документов следует привести письмо 
советских министров в адрес Сталина о подготовке ноты правительству Югос-
лавии о возмещении долгов Советскому Союзу (1950 г.) 4.

За четыре года на министерской должности Александр Михайлович испол-
нил немало подобных документов международного характера, часть из которых 
ещё засекречена. Высокий уровень штабной работы не позволял ему пускать 
такие вопросы на самотёк. Он понимал, что, несмотря на мирное время, за бу-
магой с его подписью могут стоять судьбы целых народов.

Кроме того, Василевский регулярно принимал участие в протокольных меро-
приятиях и неформальных встречах с зарубежными коллегами из дружественных 
(и не очень) стран. Сохранилась фотография, где после парада 7 ноя бря 1954 года 
на Красной площади Александр Михайлович приветствует иностранных военных 
атташе. Снимок сделан вскоре после отставки Василевского с поста министра.

Василевский имел много наград из разных государств мира: от Монголии 
до Франции. Интересно, что к концу вой ны Александр Михайлович получил 

1 Василевский А. М. Записка Сталину и В. М. Молотову «О предлагаемых поляками поправ-
ках и оговорках к военному соглашению» (Москва, 7 сентября 1941 г.) / зам. начальника 
Генерального штаба Красной армии А. М. Василевский // Российский государственный 
архив социально- политической истории. Ф. 82. Оп. 2. Д.1286. Л. 56–58. URL: https://docs.
historyrussia.org/ru/nodes/203750 (дата обращения 01.12.2024).

2 Василевский А. М. [Записка В. М. Молотову] 28 января 1947 г. // Архив внешней политики 
Российской Федерации. Ф. 07. Оп. 12. П. 19. Д. 236. Л. 7 (Заверенная копия) // Электронная 
библиотека исторических документов [Российского исторического общества и Фонда «Исто-
рия Отечества»]. — URL: https://docs.historyrussia.org/ru/nodes/297048-a-m-vasilevskiy-v-m-
molotovu-28-yanvarya-1947-g#mode/inspect/page/1/zoom/4 (дата обращения 01.12.2024).

3 См.: Докладная МИД СССР 13 октября 1949 года на имя И. В. Сталина // СССР и германский 
вопрос: 1941–1949. Документы из российских архивов. Т. IV: 18 июня 1948 г. — 5 ноября 1949 г. 
М.: «Международные отношения», 2012. С. 590–591.

4 Письмо министров СССР А. А. Громыко, М. А. Меньшикова, А. М. Василевского, А. Г. Звере-
ва и Б. П. Бещева И. В. Сталину о подготовке ноты правительству Югославии о возмещении 
долгов Советскому Союзу. Москва, 18 декабря 1950 г. // Электронная библиотека истори-
ческих документов: ресурс Федерального историко- документального просветительско-
го портала Российского исторического общества. — URL: https://docs.historyrussia.org/ru/
nodes/58969(дата обращения 01.12.2024).



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

179

два наградных знака Британской империи, которые давали ему право иметь 
титул «сэр» при наличии английского подданства. В литературе эти знаки на-
зываются по-разному, но имеют устоявшуюся аббревиатуру из трёх букв, кото-
рую принято писать на визитных карточках рядом с именем: Звезду кавалера 
Превосходнейшего ордена Британской империи (GBE) и Знак кавалера ордена 
Британской империи (KBE).

Эти награды можно увидеть на стенде маршала в Центральном музее во-
оружённых сил Российской Федерации. Как правило, носители указанных зна-
ков в Англии получали титул, который являлся наследственным. Однако, звание 
Василевского являлось почётным — Рыцарь Большого Креста (Honorary Knight 
Grand Cross of the Order of the British Empire). В таких тонкостях английского 
двора не все разбирались. Позднее это недопонимание дало право первому 
секретарю Замоскворецкого райкома г. Москвы сказать сыну маршала Игорю 
Александровичу: «Нам случалось принимать в партию разных людей.., но вот 
английского лорда мы принимаем впервые» 1.

Особым светом сияет отдельная грань дипломатического таланта Алексан-
дра Михайловича, которая связана с его педагогическими способностями. Речь 
идёт об умении Василевского работать со Сталиным во время выработки стра-
тегических решений в период Великой Отечественной вой ны. Действительно, 
«дипломатия — это искусство позволять другому следовать твоему пути» 2.

Эта грань требует отдельного исследования. Стоит только отметить, 
что с приходом к власти Н. С. Хрущёва попытка нового советского вождя найти 
общий язык с бывшими товарищами по оружию не возымела успеха. Никита 
Сергеевич стремился включить Василевского в свою властную группировку 
в партийной борьбе. Александр Михайлович пойти на это не мог, так как не хо-
тел влезать в политику. В результате Хрущёв решил назначить новым мини-
стром Жукова, а Василевского сделать заместителем. В марте 1956 года Жуков 
задал Александру Васильевичу неожиданный вопрос: «Саша, не думаешь ли 
ты, что тебе нужно заняться историей вой ны?». Василевский сразу же всё по-
нял, только спросил: «Что, пора уходить?». Жуков ответил прямо, по-солдатски: 
«Да. Было обсуждение этого вопроса, и Хрущев настаивал на твоем уходе» 3.

Встреча с Монтгомери. Среди протокольных контактов Василевского 
с представителями вооружённых сил других государств очень показательна 
встреча с начальником Имперского Генерального штаба Великобритании, фель-
дмаршалом Бернардом Монтгомери, который посетил СССР в январе 1947 года.

Встреча двух полководцев изначально планировалась короткой. Александр 
Михайлович должен был вручить фельдмаршалу памятный подарок в виде ге-
неральской шапки и бекéши (тёплого пальто). Но после примерки оказалось, 

1 Цит. по: Соболев Н. [Николай Zampolit Соболев]. Лорд-маршал Василевский // Author.Today: 
Бесплатная электронная библиотека. — URL: https://author.today/post/308466 (дата обраще-
ния 01.12.2024).

2 «Diplomacy is the art of letting someone else have your way» — афоризм журналиста Дэвида Фроста 
(David Frost; †2013). — Цит. по: David Frost: Byography // IMBd: Internet Movie Database. — URL: 
https://www.imdb.com/name/nm0296484/bio/?ref_=nm_ov_bio_sm (датадоступа: 01.12.2024).

3 Симонов К. М. Указ. соч. С. 420.



180

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

что бекеша худощавому англичанину велика и тот попросил её непременно по-
догнать на месте. Очевидец встречи, будущий начальник Генерального штаба 
генерал С. М. Штеменко вспоминал: «Минут через сорок привезли портного 
с машинкой. Была произведена примерка, и портной в приёмной начальника 
Генштаба сел за работу. Между тем официальная часть визита была исчерпана. 
Завязался непринужденный разговор. Вспомнили дела минувших дней. Монт-
гомери с большой охотой и подробностями рассказал про известную нам битву 
под Эль- Аламейном, в которой он одержал победу над Роммелем. В третий раз вы-
пили кофе. Наконец портной работу закончил, сделал еще одну примерку — беке-
ша была теперь впору. Довольный, не снимая её, Монтгомери покинул Генштаб» 1.

Излишняя откровенность могла стоить маршалу Василевскому карьеры, 
свободы и даже жизни. Поэтому во время встречи с Монтгомери он ни на се-
кунду не оставался один на один с иностранным гостем, который имел теоре-
тическую возможность, даже не желая этого, скомпрометировать Александра 
Михайловича. Особую деликатность данный эпизод приобретает в свете того, 

1 Штеменко С. М. Генеральный штаб в годы вой ны. М: Воениздат, 1975. Кн. 1. — 485 с. — Элек-
трон. версия печат. изд. — URL: https://militera.lib.ru/memo/russian/shtemenko/index.html 
(дата обращения: 01.12.2024). — Доступна на сайте Милитера (Военная литература).

Фото 4. А. М. Василевский 
встречает и провожает 
фельдмаршала Б. Монтгомери 
с почётным караулом. 
На фото сверху гость в своём 
берете, а снизу уже в нашей 
обновке



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

181

что генерал Штеменко регулярно писал доносы на Александра Михайловича. 
Об этом Василевскому рассказывал сам Сталин 1.

В этой связи показателен эпизод военных дней, когда Василевский делал 
доклад об обстановке, которая неблагоприятно складывалась для наших вой-
ск. Свидетель этой сцены маршал Георгий Константинович Жуков вспоминал: 
«Сталина этот неприглядный доклад вывел из себя. Он подошел к Василевскому 
и в упор спросил его:

— Вы на кого работаете, товарищ Василевский?
Тот не понял:
— То есть как, товарищ Сталин?
— Вы на кого работаете, на англичан или на немцев?
Василевский повторил:
— Не понимаю вас, товарищ Сталин.
— Что вы не понимаете? Вы делаете такой доклад, как будто вы работаете 

не на нас, а на англичан…
Василевский побледнел. И когда мы после этого вдруг прервавшегося тя-

желого разговора ехали с ним в машине, долго не мог прийти в себя. А утром 
мы вновь были с ним на докладе у Сталина, и Сталин вел себя так, словно этого 
вчерашнего разговора вообще никогда не было» 2.

Сталин держал в уме плотный рабочий контакт Василевского с англичанами 
во время вой ны. Возможно, что союзники хвалили работу Василевского по обо-
роне Москвы. Александр Михайлович не стремился к таким контактам и тем 
более к похвале. Он делал это по поручению «партии и правительства». Молотов 
постоянно информировал Василевского о ходе переговоров с англичанами 3.

Сам Василевский в должности заместителя начальника Генерального 
Штаба принимал участие в торжественной встрече Энтони [Антони] Идена 
(15 декабря 1941 года). Этот посланник Черчилля — министр иностранных дел 
Великобритании — попросил организовать ему поездку на фронт, который про-
ходил совсем рядом со столицей. Генерал армии Дмитрий Данилович Лелюшен-
ко (1901–1987) вспоминал: «А. Иден и его спутники совершили поездку к линии 
фронта. Впрочем, это мало походило на поездку: шоссе на протяжении десяти- 
пятнадцати километров было завалено разбитой фашистской боевой техникой, 
и гостям пришлось не столько ехать, сколько идти пешком. Англичане увидели 
тысячи трупов, подбитые танки, исковерканные орудия, бронемашины, транс-
портеры с штабным имуществом и награбленным у мирных жителей добром… 
На обратном пути нам то и дело попадались группы пленных фашистов. Иден 
пытался говорить с ними. Пленные отвечали в один голос: «Гитлер капут!» 4

Несмотря на обидный выпад вождя о работе на англичан, Василевский 
продолжать делать честные донесения Сталину, на что не решались многие 

1 Симонов К. М. Указ. соч. С. 418.
2 Там же. С. 332.
3 См., например, [Резолюция на:] Телеграмма из Лондона 24 мая 1942 года // Ржешевский О. А. 

Сталин и Черчилль. М: Эксмо, 2010. С. 153.
4 Лелюшенко Д. Д. Заря победы. М.: Воениздат, 1966. — 144 с. — Электрон. версия печат. 

изд. — URL: http://militera.lib.ru/memo/russian/lelyushenko_dd2/07.html (дата обращения: 
01.12.2024). — Доступна на сайте Милитера (Военная литература).



182

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

высокие военные чины. Перед глазами Александра Михайловича был пример 
начальника Главного управления ВВС генерала П. В. Рычагова. Этот толковый 
военачальник никогда не перечил Сталину. «Рычагов был не единственным 
человеком, который, имея своё мнение, может быть и правильное, молчал 
и согласно кивал головой или даже говорил «правильно». А сам был в корне 
не согласен… Почему?» — задавался вопросом в своих воспоминаниях маршал 
Голованов 1. Такое поведение в конечном итоге закончилось плохо для Рычагова, 
он был расстрелян в 1941 году.

Надо полагать, что в других обстоятельствах Василевскому и Монтгомери 
многое можно было обсудить. Оба происходили из духовного сословия, отец 
Бернарда являлся англиканским епископом. Во время учёбы они принимали 
участие в студенческих протестах, но потом взялись за ум. Молодыми офицера-
ми они лично участвовали в боевых действиях в Первую мировую, имели ране-
ния. Кроме того, могли скорее всего изъясняться на французском: Монтгомери 
мог освоить язык из-за своей миссии во Франции в период Перовой мировой 
вой ны, а Александр Михайлович прошёл курс французского в Костромской 
духовной семинарии.

Между тем, в тех обстоятельствах тотального контроля Александр Михай-
лович проявил максимальное гостеприимство к союзнику по большой вой не, 
сделал приятный подарок, разделил с ним скромную трапезу, внимательно 
слушал воспоминания гостя во время терпеливого ожидания результата ра-
боты портного. Англичанин был очень доволен своим нарядом. В этой бекеше 
и папахе он запечатлен на фотографиях во время визита к Сталину. Сохранился 
также снимок, где Монтгомери в русской одежде проходит вместе с Алексан-
дром Михайловичем вдоль строя красноармейцев.

Выводы. Маршал Александр Михайлович Василевский никогда формаль-
но не состоял в штате внешнеполитического ведомства. В строгом смысле 
слова его также нельзя отнести и к военным дипломатам (военным атташе), 
поскольку Василевский не работал в посольствах за пределами СССР. Между 
тем, следует констатировать у Александра Михайловича наличие прирож-
денного дипломатического таланта, а также соответствующих знаний и на-
выков, необходимых для исполнения высоких поручений международного 
значения.

Это подтверждается его участием в Берлинских переговорах и в работе 
комиссии по демаркации границ с Финляндией в 1940 году, а также системного 
подхода к проблеме капитуляции поверженных противников в 1945 году. Вы-
сокая компетенция Василевского была признана Молотовым, который попы-
тался его пригласить на работу в Наркомат иностранных дел. В послевоенный 
период Александр Михайлович, находясь на должности военного министра, 
ответственно подходил к исполнению важных правительственных поручений, 
связанных с международными контактами.

Свой дипломатический дар Александр Михайлович развивал всю жизнь. 
В детстве он наблюдал за манерой общения своего отца-священника с прихо-

1 Голованов А. Е. Указ. соч.



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

183

жанами и раскольниками, затем во время учёбы в Костромской духовной семи-
нарии. Совершенствование дипломатических навыков происходило по требо-
ванию обстановки во время армейской службы.

Между тем Василевский имел понятные ограничения в области контактов 
с бывшими братьями по оружию из недружественных стран и в сфере идеоло-
гии. Это чётко просматривается во время его известной встречи с фельдмар-
шалом Монтгомери в 1947 году, а также в невозможности спаси от разорения 
отцовский храм в 1953 году.

На основании исследуемого материала следует отметить, что Александр 
Михайлович был прирождённым дипломатом. Умение хранить тайну, внешняя 
невозмутимость, глубокая преданность Родине, высокие аналитические дан-
ные — далеко не полный перечень его способностей. История даже подарила 
ему шанс потрудиться на внешнеполитическом поприще. При этом Василев-
ский не использовал свой дипломатический дар для личной пользы, а только 
во имя общественной необходимости. Маршал Александр Михайлович, как на-
званный в его честь остров- скала в Охотском море, был открыт суровым штор-
мовым ветрам своего времени. Он выстоял благодаря твёрдому внутреннему 
нравственному стержню.

В Евангелии от Матфея (25 глава) есть притча о талантах, в которой описа-
но как лукавый человек зарывает талант (монету) в землю вместо того, чтобы 
преумножать его. Александр Михайлович честно развивал свой талант в обла-
сти международных связей. Дипломатические навыки он органично встроил 
в своё настоящее призвание военачальника, где его дар дипломата раскрылся 
с наилучшей для Родины стороны.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. М.: Издательство 

Московской Патриархии Русской Православной Церкви, 2022. — 1376 с.
2. Аттестация за период с 1937 г. по 1938 г. на начальника 10 отделения 1 отдела 

Генштаба РККА комбрига Василевского Александра Михайловича [сканированный 
оригинальный документ на 3 л. от 29 января 1939 года] // Маршал Александр Василев-
ский : [альбом- фотолетопись] / Владимир Анатольевич Афанасьев. М.: Изд-во Патриот, 
2016. — 241 с.

3. Белов П. Ф. Тернии и звёзды. Повествование о Василевских. Иваново: Област-
ное книжное издательство «Талка», 1997. — 304 с.

4. Бланк заказа № 1319 фирмы «Евгений Иванович Силин» от священника Миха-
ила Васильевского изготовить ризу медную золоченую, с эмалевыми углами и венцом 
для иконы Тихвинской Божией Матери, 13.02.1916 г. [На оборотной стороне имеется 
рукописный текст священника Михаила Василевского с просьбой выдать изделие до-
веренному лицу и сообщение о взносе оставшейся суммы] // Государственный истори-
ческий музей. Ф. 458. Оп. 1. Ед. хр. 9н. Л.28 с об.

5. Василевский А. М. [Записка  В. М. Молотову] 28 января 1947 г. // Архив внеш-
ней политики Российской Федерации. Ф. 07. Оп. 12. П. 19. Д. 236. — Л. 7 (Заверенная 
копия) // Электронная библиотека исторических документов [Российского историче-
ского общества и Фонда «История Отечества»]. — URL: https://docs.historyrussia.org/ru/
nodes/297048-a-m-vasilevskiy-v-m-molotovu-28-yanvarya-1947-#mode/inspect/page/1/
zoom/4 (дата обращения 01.12.2024).



184

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

6. Василевский А. М. Записка Сталину и В. М. Молотову «О предлагаемых поляками 
поправках и оговорках к военному соглашению» (Москва, 7 сентября 1941 г.) / зам. на-
чальника Генерального штаба Красной армии А. М. Василевский // Российский государ-
ственный архив социально- политической истории. — Ф. 82. — Оп. 2. Д.1286. Л. 56–58. —
URL: https://docs.historyrussia.org/ru/nodes/ 203750 (дата обращения 01.12.2024).

7. Василевский А. М. Дело всей жизни [мемуары]. М.: Политиздат, 1987. 
Кн. 1. –320 с.

8. Громыко А. А, Памятное : [мемуары в 2 кн.]. М.: Политиздат, 1990. — Кн. 2. —
557 с. — Электрон. версия печат. изд. — URL: https://litresp.ru/chitat/ru/Г/gromiko- 
andrej-andreevich/pamyatnoe- kniga-vtoraya (дата обращения: 01.12.2024). — Доступна 
на сайте Библиотека электронной литературы в формате fb2.

9. Дальняя бомбардировочная… : [мемуары] / А. Е. Голованов. М.: Дельта НБ, 
2004. — 629 с. — Электрон. версия печат. изд. — URL: https://militera.lib.ru/memo/
russian/golovanov_ae/42.html (дата обращения: 01.12.2024). — Доступна на сайте Ми-
литера (Военная литература).

10. Докладная МИД СССР 13 октября 1949 года на имя И. В. Сталина // СССР 
и германский вопрос: 1941–1949. Документы из российских архивов. Т. IV: 18 июня 
1948 г. — 5 ноября 1949 г. М.: «Международные отношения», 2012. — 775 с.

11. Драгомиров М. И. Учебник тактики. СПб.: Типография В. С. Балашева, 1879. —
459 с.

12. Лелюшенко Д. Д. Заря победы. М.: Воениздат, 1966. — 144 с. — Электрон. вер-
сия печат. изд. — URL: http://militera.lib.ru/memo/russian/lelyushenko_dd2/07.html (дата 
обращения: 01.12.2024). — Доступна на сайте Милитера (Военная литература).

13. Ляш О. Так пал Кёнигсберг [пер. с нем. В. А. Зорин]. Калининград: Калинин-
градская кн., 2016. — 189 с. — Электрон. версия печат. изд. — URL: https://militera.lib.
ru/memo/german/lasch/01.html (дата обращения: 01.12.2024). — Доступна на сайте 
Милитера (Военная литература).

14. Маршал Василевский : Москва в жизни и судьбе полководца: (исторические 
очерки, воспоминания, документы) / Гл. арх. упр. г. Москвы; [сост. В. А. Афанасьев, 
А. Н. Пономарев]. М.: Изд-во Гл. арх. упр. г. Москвы, 2008. — 558 с.

15. Материалы и исследования: Выпуск 2. Розничные цены и некоторые условия 
торговли в потребительных обществах на 1-е декабря 1916 года / Центральный союз по-
требительских обществ РСФСР. Статистический отдел. М.: Всероссийский Центральный 
Союз Потребительских Обществ, 1918. — 38 с.

16. Письмо министров СССР А. А. Громыко, М. А. Меньшикова, А. М. Василевского, 
А. Г. Зверева и Б. П. Бещева И. В. Сталину о подготовке ноты правительству Югославии 
о возмещении долгов Советскому Союзу. Москва, 18 декабря 1950 г. // Электронная 
библиотека исторических документов : ресурс Федерального историко- документального 
просветительского портала Российского исторического общества. — URL: https://docs.
historyrussia.org/ru/nodes/58969 (дата обращения 01.12.2024).

17. Ржешевский О. А. Сталин и Черчилль. М.: Эксмо, 2010. — 335 с.
18. Симонов К. М. Глазами человека моего поколения : Размышления о Сталине. 

М.: Изд-во Агентства печати "Новости", 1988. — 478 с.
19. Соболев Н. [Николай Zampolit Соболев]. Лорд-маршал Василевский // Author.

Today: Бесплатная электронная библиотека. — URL: https://author.today/post/308466 
(дата обращения 01.12.2024).

20. Советская агитационная листовка от 24 марта 1945 года [текст — маршал 
А. М. Василевский] // Трофейщик : Группа, посвященная коллекционированию воен-
ного антиквариата : Сообщество ВКонтакте. 23 ноября 2023. — URL: https://vk.com/
wall-114817374_36538 (дата обращения: 30.11.2024).



Георгий Владимирович Андрианов. Маршал А. М. Василевский как дипломат

185

21. Штеменко С. М. Генеральный штаб в годы вой ны. М.: Воениздат, 1975. Кн. 1. — 
485 с. — Электрон. версия печат. изд. — URL: https://militera.lib.ru/memo/russian/
shtemenko/index.html (дата обращения: 01.12.2024). — Доступна на сайте Милитера 
(Военная литература).

22. Яковлев А. С. Цель жизни: записки авиаконструктора. М.: Мир философии, 
2016. — 510 с. — Электрон. версия печат. изд. — URL: http://militera.lib.ru/memo/
russian/yakovlev-as/index.html (дата обращения: 01.12.2024). — Доступна на сайте Ми-
литера (Военная литература).

23. David Frost: Byography // IMBd : Internet Movie Database. — URL: https://www.
imdb.com/name/nm0296484/bio/?ref_=nm_ov_bio_sm (дата доступа: 01.12.2024).

REFERENCES
1. Bibliya. Knigi Svyashchennogo Pisaniya Vethogo i Novogo Zaveta. M.: Izdatel'stvo 

Moskovskoj Patriarhii Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, 2022. — 1376 s. (In Russian).
2. Attestaciya za period s 1937 g. po 1938 g. na nachal'nika 10 otdeleniya 1 otdela 

Genshtaba RKKA kombriga Vasilevskogo Aleksandra Mihajlovicha [skanirovannyj original'nyj 
dokument na 3 l. ot 29 yanvarya 1939 goda] // Marshal Aleksandr Vasilevskĳ : [al'bom-foto-
letopis'] / Vladimir Anatol'evich Afanas'ev. M.: Izd-vo Patriot, 2016. — 241 s. (In Russian).

3. Belov P. F. Ternii i zvyozdy. Povestvovanie o Vasilevskih. Ivanovo: Oblastnoe knizhnoe 
izdatel'stvo «Talka», 1997. — 304 s. (In Russian).

4. Blank zakaza № 1319 firmy «Evgenĳ Ivanovich Silin» ot svyashchennika Mihaila 
Vasil'evskogo izgotovit' rizu mednuyu zolochenuyu, s emalevymi uglami i vencom dlya ikony 
Tihvinskoj Bozhiej Materi, 13.02.1916 g. [Na oborotnoj storone imeetsya rukopisnyj tekst 
svyashchennika Mihaila Vasilevskogo s pros'boj vydat' izdelie doverennomu licu i soobshchenie 
o vznose ostavshejsya summy] // Gosudarstvennyj istoricheskĳ muzej. F. 458. Op. 1. Ed. hr. 
9n. L.28 s ob. (In Russian).

5. Vasilevskĳ A. M. [Zapiska V. M. Molotovu] 28 yanvarya 1947 g. // Arhiv vneshnej 
politiki Rossĳskoj Federacii. F. 07. Op. 12. P. 19. D. 236. — L. 7 (Zaverennaya kopiya) // Elek-
tronnaya biblioteka istoricheskih dokumentov [Rossĳskogo istoricheskogo obshchestva i Fonda 
«Istoriya Otechestva»]. — URL: https://docs.historyrussia.org/ru/nodes/297048-a-m-vasile-
vskiy-v-m-molotovu-28-yanvarya-1947-#mode/inspect/page/1/zoom/4 (data obrashcheniya 
01.12.2024). (In Russian).

6. Vasilevskĳ A. M. Zapiska Stalinu i V. M. Molotovu «O predlagaemyh polyakami 
popravkah i ogovorkah k voennomu soglasheniyu» (Moskva, 7 sentyabrya 1941 g.) / zam. 
nachal'nika General'nogo shtaba Krasnoj armii A. M. Vasilevskĳ // Rossĳskĳ gosudarstvennyj 
arhiv social'no-politicheskoj istorii. — F. 82. — Op. 2. D.1286. L. 56–58. — URL: https://docs.
historyrussia.org/ru/nodes/ 203750 (data obrashcheniya 01.12.2024). (In Russian).

7. Vasilevskĳ A. M. Delo vsej zhizni [memuary]. M.: Politizdat, 1987. Kn. 1. – 320 s. 
(In Russian).

8. Gromyko A. A, Pamyatnoe: [memuary v 2 kn.]. M.: Politizdat, 1990. — Kn. 2. — 
557 s. — Elektron. versiya pechat. izd. — URL: https://litresp.ru/chitat/ru/G/gromiko- 
andrej-andreevich/pamyatnoe- kniga-vtoraya (data obrashcheniya: 01.12.2024). — Dostupna 
na sajte Biblioteka elektronnoj literatury v formate fb2. (In Russian).

9. Dal'nyaya bombardirovochnaya…: [memuary] / A. E. Golovanov. M.: Del'ta NB, 
2004. — 629 s. — Elektron. versiya pechat. izd. — URL: https://militera.lib.ru/memo/rus-
sian/golovanov_ae/42.html (data obrashcheniya: 01.12.2024). — Dostupna na sajte Militera 
(Voennaya literatura). (In Russian).

10. Dokladnaya MID SSSR 13 oktyabrya 1949 goda na imya I. V. Stalina // SSSR 
i germanskĳ vopros: 1941–1949. Dokumenty iz rossĳskih arhivov. T. IV: 18 iyunya 1948 g. — 
5 noyabrya 1949 g. M.: «Mezhdunarodnye otnosheniya», 2012. — 775 s. (In Russian).



186

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

11. Dragomirov M. I. Uchebnik taktiki. SPb.: Tipografiya V. S. Balasheva, 1879. — 459 
s. (In Russian).

12. Lelyushenko D. D. Zarya pobedy. M.: Voenizdat, 1966. — 144 s. — Elektron. versiya 
pechat. izd. — URL: http://militera.lib.ru/memo/russian/lelyushenko_dd2/07.html (data 
obrashcheniya: 01.12.2024). — Dostupna na sajte Militera (Voennaya literatura). (In Russian).

13. Lyash O. Tak pal Kyonigsberg [per. s nem. V. A. Zorin]. Kaliningrad: Kaliningradskaya 
kn., 2016. — 189 s. — Elektron. versiya pechat. izd. — URL: https://militera.lib.ru/memo/
german/lasch/01.html (data obrashcheniya: 01.12.2024). — Dostupna na sajte Militera 
(Voennaya literatura). (In Russian).

14. Marshal Vasilevskĳ: Moskva v zhizni i sud'be polkovodca: (istoricheskie ocherki, 
vospominaniya, dokumenty) / Gl. arh. upr. g. Moskvy; [sost. V. A. Afanas'ev, A. N. Ponomarev]. 
M.: Izd-vo Gl. arh. upr. g. Moskvy, 2008. — 558 s. (In Russian).

15. Materialy i issledovaniya: Vypusk 2. Roznichnye ceny i nekotorye usloviya torgovli 
v potrebitel'nyh obshchestvah na 1-e dekabrya 1916 goda / Central'nyj soyuz potrebitel'skih 
obshchestv RSFSR. Statisticheskĳ otdel. M.: Vserossĳskĳ Central'nyj Soyuz Potrebitel'skih 
Obshchestv, 1918. — 38 s. (In Russian).

16. Pis'mo ministrov SSSR A. A. Gromyko, M. A. Men'shikova, A. M. Vasilevskogo, 
A. G. Zvereva i B. P. Beshcheva I. V. Stalinu o podgotovke noty pravitel'stvu YUgoslavii o 
vozmeshchenii dolgov Sovetskomu Soyuzu. Moskva, 18 dekabrya 1950 g. // Elektronnaya 
biblioteka istoricheskih dokumentov: resurs Federal'nogo istoriko- dokumental'nogo prosveti-
tel'skogo portala Rossĳskogo istoricheskogo obshchestva. — URL: https://docs.historyrussia.
org/ru/nodes/58969 (data obrashcheniya 01.12.2024). (In Russian).

17. Rzheshevskĳ O. A. Stalin i CHerchill'. M.: Eksmo, 2010. — 335 s. (In Russian).
18. Simonov K. M. Glazami cheloveka moego pokoleniya: Razmyshleniya o Staline. M.: 

Izd-vo Agentstva pechati "Novosti", 1988. — 478 s.
19. Sobolev N. [Nikolaj Zampolit Sobolev]. Lord-marshal Vasilevskĳ // Author.Today: 

Besplatnaya elektronnaya biblioteka. — URL: https://author.today/post/308466 (data 
obrashcheniya 01.12.2024). (In Russian).

20. Sovetskaya agitacionnaya listovka ot 24 marta 1945 goda [tekst — marshal 
A. M. Vasilevskĳ] // Trofejshchik: Gruppa, posvyashchennaya kollekcionirovaniyu voenno-
go antikvariata: Soobshchestvo VKontakte. 23 noyabrya 2023. — URL: https://vk.com/
wall-114817374_36538 (data obrashcheniya: 30.11.2024). (In Russian).

21. SHtemenko S. M. General'nyj shtab v gody vojny. M.: Voenizdat, 1975. Kn. 1. — 
485 s. — Elektron. versiya pechat. izd. — URL: https://militera.lib.ru/memo/russian/shte-
menko/index.html (data obrashcheniya: 01.12.2024). — Dostupna na sajte Militera (Voen-
naya literatura). (In Russian).

22. YAkovlev A. S. Cel' zhizni: zapiski aviakonstruktora. M.: Mir filosofii, 2016. — 
510 s. — Elektron. versiya pechat. izd. — URL: http://militera.lib.ru/memo/russian/yakov-
lev-as/index.html (data obrashcheniya: 01.12.2024). — Dostupna na sajte Militera (Voennaya 
literatura). (In Russian).

23. David Frost: Byography // IMBd: Internet Movie Database. — URL: https://www.
imdb.com/name/nm0296484/bio/?ref_=nm_ov_bio_sm (data dostupa: 01.12.2024). (In En-
glish).

Статья поступила в редакцию 11.12.2024; одобрен а после рецензирования 
13.01.2025; принята к публикации 5.02.2025.

The article was submitted 11.12.2024; approved after reviewing 13.01.2024; 
accepted for publication 5.02.2025.



187
© Андрианов Г. В., свящ., Жигалов М. И., 2025.

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 187–202
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 187–202 

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Научная статья
УДК 281.93:257(092)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–187–202
EDN: NVXBUM

КОСТРОМСКОЙ ПЕРИОД В ЖИЗНИ СВЯТИТЕЛЯ 
СЕРАФИМА (СОБОЛЕВА). 

К 75-ЛЕТИЮ СО ДНЯ ПРЕСТАВЛЕНИЯ

Аннотация. В статье описы-
вается неизученный ранее пери-
од служения в го роде Костроме 
одного из выдающихся иерар-
хов Русской Пра вославной 
Церкви, который нёс своё 
служение в Болгарии в 1921–
1950 гг. — архиепископа Се ра-
фима (Соболева). В нас тоящее 
время владыка канонизиро-
ван Русской Православной 
Церковью.

Будущий святитель прибыл 
в Кострому в возрасте 30 лет. 
Он имел сан иеромонаха и был 
назначен на должность инспек-
тора Костромской духовной се-
минарии. Отец Серафим про-
был в Костроме всего один год. 
В имеющихся жизнеописаниях 
святителя Серафима отсутству-

Жигалов Михаил Иванович,
магистр богословия
/
Zhigalov Mikhail Ivanovich,
Master of Theology

Священник 
Георгий Андрианов,
кандидат богословия
/
Priest Georgy Andrianov,
PhD in Theology

Андрианов 
Георгий 

Владимирович,
Костромская епархия, 

Кострома, Россия,
director44@inbox.ru

ORCID: 0000–0001–7534–6776

Жигалов Михаил Иванович,
Религиозная организация — духовная профессио-
нальная образовательная организация «Центр подго-
товки церковных специалистов Костромской епархии 

Русской Православной Церкви», Кострома, Россия,
brfhec2@yandex.ru

ORCID: 0000–0002–9789–5386



188

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

ют  какие-либо материалы о его служении в этот период. В связи с 75-летием пре-
ставления архиепископа Серафима, которое отмечается на общецерковном уровне 
в 2025 году, редакция научно- богословского журнала «Ипатьевский вестник» по-
ручила двум постоянным авторам издания разыскать и подготовить к публикации 
исторические и иные материалы, которые могут пролить свет на неизученный этап 
в жизни известного духовного деятеля Русского Зарубежья.

В результате кропотливой работы удалось реконструировать жизненный путь 
святителя Серафима на Костромской земле. В статье приводятся ранее неопублико-
ванные данные и фотоматериалы, а также рассказывается о современном почитании 
святителя на Костромской земле.

Авторы благодарят директора Государственного архива Костромской области 
Попова Сергея Адольфовича за содействие в подготовке материалов к настоящей статье.

Ключевые слова: архиепископ Богучарский Серафим (Соболев), Кострома, 
Костромская духовная семинария, Воронежская духовная семинария, инспектор, 
иеромонах, Ипатьевский монастырь, Болгария, маршал Александр Михайлович 
Василевский, епископ Тихон (Василевский), митрополит Антоний (Храповицкий), 
Николай II, Ипатьевский монастырь

Для цитирования: Андрианов Г. В., свящ. Жигалов М. И. Костромской период в жиз-
ни святителя Серафима (Соболева). К 75-летию со дня преставления // Ипатьевский 
вестник. 2025. № 1. С. 187–202 https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–187–202

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

THE KOSTROMA PERIOD IN THE LIFE 
OF ST. SERAPHIM (SOBOLEV). 

ON THE 75TH ANNIVERSARY OF HIS REPOSE
Georgy Vladimirovich Andrianov,
Kostroma diocese, Kostroma, Russia,

rector44@mail.ru

Mikhail I. Zhigalov,
Center for training Church specialists Kostroma Diocese of the Russian Orthodox 

Church, Kostroma, Russia,
brfhec2@yandex.ru

ORCID: 0000–0002–9789–5386

Abstract. The article describes the previously unexplored period of service in the city of 
Kostroma by one of the outstanding hierarchs of the Russian Orthodox Church, who served in 
Bulgaria in 1921–1950, Archbishop Seraphim (Sobolev). His Eminence is currently canonized 
by the Russian Orthodox Church. The future saint arrived in Kostroma at the age of 30. He was 
ordained a hieromonk and was appointed to the post of inspector of the Kostroma Theological 
Seminary. Father Serafim stayed in Kostroma for only one year. The available biographies of 
St. Seraphim do not contain any materials about his ministry during this period. In connection 
with the 75th anniversary of Archbishop Seraphim's repose, which is celebrated at the church 
level in 2025, the editorial board of the scientific and theological journal Ipatievsky Vestnik 
instructed two permanent authors of the publication to find and prepare for publication his-



189

Андрианов Г. В., свящ., Жигалов М. И. Костромской период в жизни святителя Серафима (Соболева)...

torical and other materials that may shed light on an unexplored stage in the life of a famous 
spiritual figure of the Russian Diaspora. As a result of painstaking work, it was possible to 
reconstruct the life path of St. Seraphim on Kostroma land. The article provides previously 
unpublished data and photographic materials, as well as tells about the modern veneration 
of the saint in Kostroma land. The authors would like to thank Sergey Popov, Director of the 
State Archive of the Kostroma Region, for his assistance in preparing materials for this article.

Keywords: Archbishop Seraphim (Sobolev) of Boguchar, Kostroma, Kostroma Theological 
Seminary, Voronezh Theological Seminary, inspector, hieromonk, Ipatievsky Monastery, Bul-
garia, Marshal Alexander Mikhailovich Vasilevsky, Bishop Tikhon (Vasilevsky), Metropolitan 
Anthony (Khrapovitsky), Nicholas II, Ipatievsky Monastery

For citation: Andrianov G. V., priest. Zhigalov M. I. The kostroma period in the life of st. 
Seraphim (Sobolev). On the 75th anniversary of his repose // Ipatievsky vestnik. 2025. № 1. 
Р. 187–202 (In Russian). https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–187–202

И знай в сердце твоём, что
Господь, Бог твой, учит тебя,
как человек учит сына своего

(Второзаконие 8, 5)

В 
2016 ГОДУ Архиерейский Собор Русской Православной Церкви прославил 
в лике святителей архиепископа Богучарского Серафима (1881–1950), 

который в молодые годы являлся иеромонахом Костромского Ипатьевского 
мужского монастыря, а также инспектором Костромской духовной семина-
рии. Архиепископ Серафим известен своей активной духовно- назидательной 
деятельностью среди русских эмигрантов в Болгарии. Он написал обширное 
сочинение против софиологии протоиерея Сергия Булгакова, а также целый 
ряд других богословских и духовно- назидательных сочинений.

Владыка Серафим принял епископский сан на Родине осенью 1920 года, 
но вскоре был вынужден покинуть Россию на корабле из Крыма. Русский цер-
ковный титул «Богучарский, викарий Воронежской епархии» остался с ним 
на всю жизнь. При первой же благоприятной возможности архиепископ Сера-
фим восстановил связь с Московской Патриархией. В 1945 году он даже получил 
советское гражданство, а 1948 году посетил Москву, где принял участие в Со-
вещании Православных Автокефальных Церквей. Владыка скончался в Софии 
26 февраля 1950 года. Эта дата внесена в святцы Русской Православной Церкви 
как день памяти святителя Серафима.

Архиепископ Серафим (Соболев) нёс свое церковно- педагогическое слу-
жение на Костромской земле непродолжительное время. Данный период никак 
не освящён в жизнеописаниях святителя. Как правило, о его пребывании в Ко-
строме сообщается одной строкой 1. В наиболее полной современной биографии 

1 См. например: Ведерников А. Архиепископ Серафим (Соболев) // Журнал Московской Патри-
архии. 1950. № 4. С. 22; Пантелеимон (Старицкий), архим. Речь в годовщину смерти архие-
пископа Серафима (Соболева) // Краткое жизнеописание архиепископа Серафима (Соболе-
ва). — София:  Svi ︠a︡to- Troit︠s ︡kiĭ Novo- Goluvtin monastyrʹ, 1951. С. 5–29; Духовный лик и отеческие 
заветы святителя Серафима. Княжево- София: Девический монастырь «Покров Пресвятыя 
Богородицы» // Православна беседа: електронната библиотека [Българска Православна Ста-
ростилна Църква]. — URL: https://pravoslavie.bulgarian- orthodox-church.org/17/duh_oblik.html 
(дата обращения: 01.02.2025).



190

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

владыки Серафима город Кострома упо-
минается только в одном предложении, 
и то с ошибкой: «В декабре 1911 г. отец 
Серафим получил повышение — был 
назначен инспектором Костромского 
духовного училища» 1. Правильно — «ин-
спектором Костромской духовной семи-
нарии». Досадно, что такую неточность 
допустил лучший на сегодняшний день 
биограф святителя. Вероятно, поэтому 
данная ошибка перешла в официаль-
ное житие святителя, которое изуча-
лось на Архиерейском Соборе 3 февраля 
2016 года при принятии решения о его 
канонизации 2.

До недавнего времени имеющийся 
пробел был только слегка восполнен ко-
стромскими краеведами. В статье Ольги 
Вячеславовны Гороховой о костромских 
насельниках Свято- Троицкой Алек санд-
ро- Невской лавры указываются даты его 
монашеского пострига (1907) и окон-
чания им духовной академии (1908) 3. 
В публикации Павла Петровича Резепи-

на «Инспекторы Костромской духовной семинарии 1802–1918 гг.» на основа-
нии архивных материалов определена точная дата назначения иеромонаха 
Серафима на инспекторскую должность в Костромскую духовную семинарию 
(Государственный архив Костромской области. Ф. 432. Оп. 1. Д. 4308. Л. 4–5) —
1 декабря 1911 года. В этой же статье приводится список трудов владыки Се-
рафима и даётся краткая справка о его дальнейшем служении после отъезда 
из Костромы 4.

В 2025 году исполнилось 75 лет преставления архиепископа Серафима. 
Дата помечена в общецерковном календаре в ряду «Юбилейных и памятных 
дат в 2025 году» 5. В связи с этим редакцией научно- богословского журнала 

1 Кострюков А. А. Архиепископ Серафим (Соболев): жизнь, служение, идеология: монография. М: 
ФИВ, 2011 (Книжная серия РИСИ / Российский институт стратегических исследований). С. 34.

2 Житие святителя Серафима (Соболева), архиепископа Богучарского / Информационная 
служба Архиерейского Собора [3 февраля 2016 года]. — URL: http://www.patriarchia.ru/db/
text/4367136.html (дата обращения: 01.02.2025).

3 Горохова О. В. Преподаватели и выпускники: К 300-летию Свято- Троицкой Александро- 
Невской лавры // Губернский дом: историко- краеведческий культурно- просветительский 
научно- популярный журнал. Кострома, 2013. № 3 (92). С. 52.

4 Резепин П. П. Инспекторы Костромской духовной семинарии 1802–1918 гг. // Проза.
ру: сайт для публикации авторских произведений. 28 июня 2020. — URL: https://proza.
ru/2020/06/28/883 (дата обращения: 01.02.2025).

5 См.: О церковных праздниках, юбилейных и памятных датах, постах в 2025 году / Русская 
Православная Церковь. Православный церковный календарь на 2025 год [Официальный 

Фото 1. Иеромонах Серафим (Соболев). 
Фото с выпускной виньетки КоДС 
1912 года. Публикуется впервые



191

«Ипатьевский вестник» авторам статьи было поручено подготовить материал, 
освящающий период служения владыки Серафима на Костромской земле.

Молодой иеромонах Серафим (Соболев) прибыл в Кострому с Калужской 
земли, где трудился смотрителем местного духовного училища. К своим трид-
цати годам отец Серафим закончил духовную академию в Санкт- Петербурге 
и имел степень кандидата богословия. Его диссертация, посвящённая святооте-
ческому учению о смирении, имела большой успех в научном сообществе. Учё-
ность Серафима (Соболева) затем ярко проявилась во время его святительского 
служения при написании богословских трудов. Но тогда, в декабре 1911 года, 
за его плечами был только небольшой опыт научной и педагогический рабо-
ты. Зато имелось личное знакомство со старцами Свято- Введенской Оптиной 
пустыни, один из которых стал его духовником (ныне прославленный в лике 
преподобных иеросхимонах Анатолий [Потапов; 1855–1922]).

В Костроме иеромонах Серафим был определён насельником древнего 
Свято- Троицкого Ипатьевского мужского монастыря. Обитель эта историче-
ски связана с царской династией Романовых. Конечно, костромской монастырь 
уступал по уровню духовного наставничества Оптиной пустыни. Однако оби-
тель имела исторический придворный статус: её считали своим долгом посе-
тить почти все представители царской фамилии. В Костроме также находилась 
Феодоровская икона Божией Матери, которая особо почиталась Романовыми. 
Надо полагать, что именно здесь отец Серафим проникся уважением к монар-
хической форме правления, которую уже в эмиграции попытался осмыслить 
в двух своих известных книгах (1937 и 1940 гг.) 1. Надо полагать, что в учащихся 

электронный ресурс издательства Московской Патриархии Русской Православной Церк-
ви]. — URL: https://calendar.rop.ru/pdf2025/2025_11.pdf (дата обращения: 01.02.2025).

1 См.: Серафим (Соболев), свт. Об истинном монархическом миросозерцании // Самодержавие 
и спасение России [Сборник творений]. М.: Сибирская Благозвонница, 2008. С. 47–250; Его 
же. Русская идеология // Самодержавие и спасение России… С. 251–487.

Фото 2. 
Перовичев П. И. 
Ипатьевский 
монастырь близ 
Костромы. 
Холст, масло (1912). 
Размер 35.5×
89 см. Рязанский 
областной 
художественный 
музей

Фото 3. Автограф 
инспектора 
КоДС иеромонаха 
Серафима. 
Публикуется 
впервые.

Андрианов Г. В., свящ., Жигалов М. И. Костромской период в жизни святителя Серафима (Соболева)...



192

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Костромской семинарии он старался укоренять верноподданические взгля-
ды. Это косвенно подтверждается большим патриотическим подъёмом среди 
костромских семинаристов во время Высочайшего императорского визита 
в Кострому весной 1913 года и в момент вступления России в Первую миро-
вую вой ну летом 1914 года.

Несмотря на небольшой срок, отпущенный Провидением для служения 
будущего святителя на Костромской земле, он успел многое сделать для орга-
низации воспитательной работы в духовной школе. Важным делом для иеро-
монаха Серафима стало введение в Костромской духовной семинарии инсти-
тута классных наставников. По его ходатайству на заседании правления КоДС 
от 17–18 августа 1912 года было принято решение «усилить на будущее время 
воспитательный надзор в семинарии» 1. Данное решение предусматривало 
оплату шести наставников для всех семинарских классов. Каждому наставнику 
полагалось жалование по 300 руб лей в год. Данная инициатива получила все-
мерную поддержку епархиальной власти — от епископа Тихона (Василевского; 
на кафедре с 1905 по 1914 гг.) последовала резолюция: «Исполнить. Правлению 
не умедлить вой ти с ходатайством на съезд духовенства». Рассмотрение дан-
ного вопроса съездом было связано с увеличением церковного налога с каждого 
прихода на 1 р. 50 коп. На съезде духовенства, который проходил в конце лета 
1912 года, было принято решение прибавить запрашиваемую сумму к приход-
ским выплатам на «параллельные отделения» семинарии. В результате взносы 
приходов на этой статье возросли до 7 руб. в год, но это было признано обос-
нованным.

1 [Журнал № 5. Утреннее заседание 29 августа] Журналы Костромского Епархиального съезда 
духовенства 1912 года // Костромские епархиальные ведомости. 1912. № 21. С. 511 (490–517).

Фото 4. Костромской епархиальный съезд духовенства. Август 1912 года.



193

Как правило, инспекторы в духовных семинариях того времени являлись 
преподавателями Священного Писания Нового Завета. Читать этот курс иеро-
монаху Серафиму предстояло в пятом классе семинарии. В Костромском госу-
дарственном архиве сохранилось его письменное обращение на имя ректора 
семинарии протоиерея Виктора Чекана, в котором отец Серафим просил при-
обрести для учащихся передовое на тот момент учебное пособие 1.

Речь идёт о книге «Объяснение важнейших мест Четвероевангелия» (Киев, 
1891) 2. Автором этого обширного труда (440 стр.) являлся магистр богословия, 
выпускник Санкт- Петербургской духовной академии, инспектор Киевской духов-
ной семинарии Сергей Васильевич Кóхомский (1851–1900). В этом замечатель-
ном пособии давались общие сведения о евангелиях, а затем излагался учебный 
материал на основании Евангелия от Матфея от Родословия Христова до Воз-
несения. Классный журнал за 1911/1912 учебный год не сохранился, но можно 
с большой степенью уверенности предполагать, что в своей преподавательской 
работе будущий святитель опирался именно на труд С. В. Кохомского.

В Костроме иеромонах Серафим как знаток Священного Писания Ново-
го Завета был принят в Костромской отдел Императорского Православного 
Палестинского Общества со званием «пожизненного члена- сотрудника» 3. Ко-
стромской отдел ИППО действовал с 29 марта 1898 года. В Костроме высоко 
ценили работу общества и знали, что заместителем председателя центрального 
Санкт- Петербургского отделения ИППО являлся уроженец Костромской земли, 
видный российский историк, Николай Николаевич Селифонтов (1835–1901). 
Для отца Серафима участие в работе общества стало естественным продолже-
нием его интересов в сфере изучения новых открытий в Святой Земле.

Архивные документы свидетельствуют, что в семинарии отец Серафим 
также заведовал составлением расписания экзаменов на 1911/1912 учебный 
год 4 и расписанием занятий на 1912/1913 учебный год 5. Сохранились также 
списки студентов, желающих изучать языки в 1912/1913 учебном году. Эти спи-
ски составлялись отцом Серафимом в октябре 1912 года на еврейский язык 6
и на новые языки (немецкий и французский) 7.

Всё же основой деятельностью отца Серафима являлась духовно- 
воспитательная работа по подготовке будущих пастырей Церкви. Должность 

1 Заявление инспектора КоДС иеромонаха Серафима на имя ректора КоДС протоиерея Виктора 
Чекана (1912 г.) // ГАКО. Ф. 432. Оп. 1. Д. 4306. Л.2–2об.

2 Объяснение важнейших мест Четвероевангелия. / С. В. Кохомский. Киев: Типография 
М. Д. Ивановой, 1891. — 440 с.

3 Отчет о деятельности Костромского отдела Императорского Православного Палестинского 
Общества за 1912–1913 год // Костромские епархиальные ведомости. 1913. № 14. Прибавле-
ния к официальной части. С. 2, 12.

4 Представление инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 16 апреля 1912 года // ГАКО. 
Ф. 432. Оп. 1. Д. 4258. Л. 128.

5 Представление инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 16 [февраля] 1912 года // ГАКО. 
Ф. 432. Оп. 1. Д. 4306. Л.3.

6 Представление инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 12 октября 1912 года // ГАКО. 
Ф. 432. Оп. 1. Д. 4306. Л.8.

7 Представление инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 8 октября 1912 года // ГАКО. 
Ф. 432. Оп. 1. Д. 4306. Л.7.

Андрианов Г. В., свящ., Жигалов М. И. Костромской период в жизни святителя Серафима (Соболева)...



194

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

инспектора подразумевала не только наблюдение за исполнением учащимися 
всех предписаний по учёбе. Главным делом для него был личный пример цер-
ковности и следованию тем требованиям, о соблюдении которых ему предсто-
яло заботиться. Отец Серафим, напитанный лучшими духовными традициями 
Оптиной пустыни, самим своим видом и манерой поведения внушал семинари-
стам истинное понимание церковности. На сохранившихся костромских фото-
графиях он запечатлён с большими прядями волос, по которым его облик будет 
узнаваемым на всех иконах.

От молодого благообразного иеромонаха инспекторская служба потребо-
вала большого духовного труда и внутренней самоотдачи. Ведь совсем недав-
но Костромскую семинарию потрясли студенческие волнения, которые даже 
привели к временному закрытию духовной школы в конце 1909 года. Среди 
воспитанников иеромонаха Серафима был будущий маршал Советского Союза 
Александр Михайлович Василевский, который по личным своим воспомина-
ниям принимал участие в беспорядках, только что поступив на первый курс 
семинарии из Кинешемского духовного училища.

Труды отца Серафима серьёзно поддержали шатко установленный порядок 
в семинарии. Заметно, как от вчерашних бунтарей не осталось и следа. В его 
инспекторство учащиеся старались исполнить все церковно- дисциплинарные 
предписания. В архиве нашлось донесение отца Инспектора о том, что всего 
один студент (Григорий Троицкий) по причине болезни не смог исполнить обя-
занность по Исповеди и Причастию на первой седмице Великого Поста в февра-
ле 1912 года 1. Позднее отец Инспектор отмечал, что все учащиеся, отпущенные 
на пасхальные каникулы в дома родителей, исполнили свой христианский долг 
в отношении Исповеди и Причастия; оставшиеся в Костроме исповедывались 
и причащались в семинарском храме 2.

Большой интерес для истории Костромской духовной школы представляют 
и другие бумаги иеромонаха Серафима (Соболева) о воспитательной работе, 
сохранившиеся в Государственном архиве Костромской области. В настоящее 
время они готовятся для отдельной публикации.

Отец Серафим по должности являлся «непременным членом» Правления 
«Общества вспомоществования нуждающимся учащимся в Костромской духов-
ной семинарии» 3. В 1912 году Правление рассматривало вопросы, связанные 
с расходами на приобретение одежды и обуви, оплаты общежития, взносами 
«за право учения», денежной помощи, пособиями на лечение, покупкой книг 
для малоимущих учащихся Костромской духовной школы. Общество опери-
ровало суммой почти в две тысячи руб лей и оказывало действенную помощь 
нуждающимся семинаристам.

1 Донесение инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 16 февраля 1912 года // ГАКО. — Ф. 432. 
Оп. 1. Д. 4258. Л.92.

2 Донесение инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 16 апреля 1912 года // ГАКО. — Ф. 432. 
Оп. 1. Д. 4258. Л. 129.

3 См.: Отчёт о деятельности Общества вспомоществования нуждающимся учащимся 
в Костромской духовной семинарии и состоянии его денежных средств за 1912 год // 
Костромские епархиальные ведомости. 1913. № 17. Прибавление к официальной части. 
С. 1–20.



195

Инспектор семинарии сделал обычный взнос на цели общества. Сум-
ма была типовой для того времени — три руб ля 1. Владыка Серафим с семи-
нарских лет славился своей нестяжательностью, но в делах официальных 
следовал принятому порядку и не превысил размер типового взноса, чтобы 
не смущать других жертвователей. Его более значимая помощь заключа-
лась именно в грамотном распределении имеющихся средств Общества 
вспомоществования нуждающимся учащимся. Подробнее о деятельности 
общества можно ознакомиться в статье профессора Н. Ф. Басова в науч но- 
богословском журнале КоДС «Ипатьевский вестник» [Опыт деятельности 
«Общества вспомоществования нуждающимся учащимся в Костромской 
духовной семинарии» (конец XIX – начало XX вв.). № 1–2 (7–8), 2019 г. 
С. 100–108].

В «Костромских Епархиальных Ведомостях» сохранились сведения о та-
ком же денежном взносе иеромонаха Серафима на нужды Феодоровско- Сер-
гиевского братства 2. Это братство занималось большой просветительской ра-
ботой в отношении костромских старообрядцев. Первоначально (с 1887 года) 
оно называлось только в честь преподобного Сергия Радонежского и дей-
ствовало при Сретенской церкви Костромской духовной семинарии. Затем 
в 1890 году братству повысили статус до общеепархиального учреждения 
и перевели в кафедральный собор, где хранилась Чудотворная Феодоровская 
икона Божией Матери. Поэтому оно получило второе наименование в назва-
нии, став «Феодоровско- Сергиевским». Подробнее о деятельности братства 
можно ознакомиться в статье священника Александра Кузнецова «Старооб-
рядчество на Костромской земле в XVII–XX вв.» [Ипатьевский вестник. 2023. 
№ 3(23). С. 86–133].

В конце 1912 года в ближайших планах отца Серафима была подготовка 
Костромской духовной семинарии к предстоящим юбилейным торжествам 
по случаю 300-летия Дома Романовых. Будущий святитель, как ценитель 
монархической формы правления государством, несомненно, очень ожидал 
Высочайшего визита императора Николая II с семьёй в Кострому, который 
состоялся в мае 1913 года. В обеспечении этого значимого мероприятия долж-
ны были принять активное участие преподаватели и учащиеся Костромской 
семинарии.

В этой связи большим горем для отца Серафима стал факт наличия 
небольшой группы семинаристов, которые упрямо продолжали скрытно су-
ществовать в прежней парадигме своего бунтарства. Об этом владыка вспо-
минал так: «В бытность мою инспектором Костромской духовной семинарии 
в 1912 году были арестованы три воспитанника третьего класса этой семина-
рии, которые, по постановлению вышеуказанного комитета [Всероссийского 
революционного комитета], должны были в 1913 году убить бомбами царскую 
семью при проезде её в Ипатьевский монастырь на Романовские торжества 

1 Там же. С. 9.
2 Отчёт о движении денежных сумм Костромского Епархиального Православного Феодоровско- 

Сергиевского Братства за 1912 год. // Костромские епархиальные ведомости. 1913. № 23. При-
бавление к официальной части. С. 57.

Андрианов Г. В., свящ., Жигалов М. И. Костромской период в жизни святителя Серафима (Соболева)...



196

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

через мост над рекой Волгой, где се-
минаристы шпалерами должны были 
стоять с целью охраны государя» 1.

Данное воспоминание нужда-
ется в развёрнутом комментарии. 
В архивных фондах, связанных с Вы-
сочайшим визитом, не сохранилось 
 каких-либо данных об этих арестах 
(ГАКО. Фонд 281 «Костромское го-
родское полицейское управление» 
и Фонд 133 «Канцелярия костром-
ского губернатора»). Подобных 
сведений нет в советской литерату-
ре по революционному движению 
в Костромской губернии, а так-
же в современном исследовании 
об обеспечении царского визита 
силовыми ведомствами Российской 
империи 2. Владыка также допускает 
фактическую ошибку, так как моста 
через Волгу в то время в Костро-
ме не было. Скорее всего, имеется 
в виду переправа через реку Костро-

му. Ипатьевский монастырь расположен на стрелке этих двух рек (Волги и Ко-
стромы). Своими воспоминаниями святитель поделился в 1938 году и вполне 
мог не упомнить всех обстоятельств дела. Однако косвенно суть слов владыки 
можно подтвердить тем, что для шпалер (парадных шеренг) семинаристов был 
выделен участок в центральной части города (возможно, взамен переправы). 
Во время визита движение царского кортежа по переправе не осуществля-
лась, так как имела место пароходная прогулка. Кроме того, известны данные 
о дискуссии в Правлении семинарии, которые велись весной 1913 года. Тогда 
администрация решала вопрос о том, оставить ли учащихся в городе на вре-
мя Императорского визита или распустить всех по домам. В результате ребят 
 всё-таки оставили, так как видимо уже было установлено, что выслеженная 
властями в конце 1912 года группа заговорщиков не имела никакой поддержки 
у однокашников. Это может говорить о том, что патриотическая воспитатель-
ная работа отца Серафима оказалась успешной и завершилась фактической 
ликвидацией системного кризиса в области духовно- нравственного воспитания 
в среде учащихся Костромской духовной семинарии.

1 Серафим (Соболев), свт. О нравственной основе софианства // Деяния Второго Всезарубеж-
ного Собора Русской Православной Церкви заграницей с участием представителей клира 
и мирян, состоявшегося 1/14–11/24 августа 1938 года в Сремских Карловцах в Югославии. 
Белград: Типография «Меркур», 1939. С. 187.

2 См.: Шемякина Т. В. Костромская полиция. Три века на страже благочиния и правопорядка 
/ Т. В. Шемякина, А. П. Чагин, Л. П. Сафронова. Кострома: Линия График Кострома, 2017. —
351 с.

Фото 5. Святитель Серафим Богучарский 
на иконе Собора святых покровителей КоДС 
(второй слева в первом ряду)



197

Визит Императорской семьи в Кострому прошёл без эксцессов 19–20 мая 
1913 года. Семинария хорошо представила свои достижения на Костромской 
губернской выставке, которую посетил Николай II. Ректор семинарии и препо-
даватели получили от царя высокие награды. Трудности и тревоги, связанные 
с подготовкой к юбилею, остались позади. Однако эти яркие события прошли 
в майской Костроме уже без участия иеромонаха Серафима, так как 22 декабря 
1912 года он получил назначение на должность ректора Воронежской духовной 
семинарии.

Перевод в Воронеж стал тревожным этапом в судьбе владыки Серафима 
(Соболева). Воронежская семинария прославилась на всю страну покушением 
на жизнь предыдущего ректора и сильным бунтом семинаристов в 1912 году. 
«Вы назначены в наибезнадёжнейшую и бунтарскую семинарию» 1, — с сочув-
ствием написал отцу Серафиму архиепископ Волынский Антоний (Храповиц-
кий; 1863–1936). Однако опыт, полученный иеромонахом Серафимом (Собо-
левым) на инспекторской должности в Костромской духовной школе, помог 
ему справиться с казалось бы, непосильной задачей. В 1915 году церковная 
комиссия оставила о семинарии самый благоприятный отзыв.

В Костромской духовной семинарии благодарные воспитанники ещё долго 
помнили любовь и отческое отношение к ним со стороны отца Серафима. Ко-
роткий период его наставничества без сомнения навсегда запал в искрение 
души юношей. Это понятно по сохранившимся выпускным виньеткам. Если 
на виньетке 1912 года фотография иеромонаха Серафима помещена по статусу, 
то на последующих её уже могло и не быть 2.

Фото батюшки помещено и на выпускной виньетке 1915 года, когда се-
минарию закончили те самые последние вразумившиеся бунтари, среди кото-
рых был и будущий маршал Василевский. Как вспоминал сын маршала Игорь 
Александрович Василевский, «отец никогда не говорил плохого слова о Боге 
и Церкви!» Фотографии духовного наставника и будущего полководца распо-
ложены совсем близко друг к другу. В наше время икона святителя и мемори-
альная доска в честь маршала найдут своё место под куполом главного храма 
Костромской земли — Богоявленского собора Костромского кремля.

В настоящее время Костромская духовная школа продолжает чтить свя-
тителя Серафима. Его лик изображён на иконе Собора святых покровителей 
Костромской духовной семинарии. В Галерее выпускников КоДС на почётном 
месте помещён большой портрет владыки в период его болгарского служения 
с подписью: «Архиепископ Серафим (Соболев). Управляющий русскими прихода-
ми в Болгарии. Канонизирован в 2016 году». Память святителя особо увековечена 
на епархиальном уровне. По благословению митрополита Костромского и Не-
рехтского Ферапонта, выпускника КоДС 2002 года, в иконостасе Богоявлен-
ского кафедрального собора Костромского кремля помещена ростовая икона 

1 Цит. по: Кострюков А. Архиепископ Серафим (Соболев) — русский иерарх на Болгарской зем-
ле. — URL: https://www.pravoslavie.ru/71288.html (дата обращения: 01.02.2025).

2 См.: Фотографии выпускников Костромской духовной семинарии 1894–2018 гг. // Костром-
ская духовная семинария. Историческая энциклопедия. Кострома: Костромская духовная 
семинария, 2019. — С. 811–842.

Андрианов Г. В., свящ., Жигалов М. И. Костромской период в жизни святителя Серафима (Соболева)...



198

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

архиепископа Серафима, написанная в костромском стиле современными ико-
нописцами в 2023 году.

Итоги. Предпринятое исследование показывает, что, несмотря на неболь-
шой срок пребывания иеромонаха Серафима (Соболева) на должности ин-
спектора Костромской духовной семинарии (01.12.1911–22.12.1912), ему 
удалось оставить свой значительный след в истории этой славной духовной 
школы. В свою очередь, Кострома обогатила его полезным опытом церковно- 
педагогической работы, который оказался востребованным Церковью.

Как священник иеромонах Серафим является одним из немногих насельни-
ков Свято- Троицкого Ипатьевского монастыря, прославленных в лике святых. 
Ипатьевская обитель зародила в нём интерес к почитанию монархии, которую 
он позже изучал с духовно- нравственной позиции в своих сочинениях. 

Как педагог отец Серафим старался внедрять передовые наработки в сфе-
ре преподаваемой им дисциплины — Священному Писанию Нового Завета. 
Свой предмет он читал по должности инспектора, но интерес к Святой Земле 
побудил его вступить в Костромское отделение Императорского Православ-
ного Палестинского общества. Высокий уровень библейских познаний нашёл 
своё отражение в последующих письменных научных трудах святителя и его 
проповедях.

Как инспектор будущий святитель Серафим (Соболев) проявил себя в выс-
шей степени достойным воспитателем будущих пастырей Церкви. Он смог под-
держивать дисциплину и требовать исполнения необходимых предписаний 
в семинарии, опираясь на свой высокий нравственный авторитет, который смог 
довольно быстро заслужить благодаря духовному опыту общения со старцами 
Оптиной пустыни. Он также успешно занимался патриотическим воспитанием 
молодого поколения.

Фото 6. 
Фотопортрет 
свт. Серафима 
(Соболева) 
в Галерее 
выпускников КоДС



199

Сразу после отъезда батюшки из Костромы лично знавшие его семина-
ристы почли за честь размещать фотографию иеромонаха Серафима на своих 
выпускных виньетках, когда это уже не требовалось по должности. Почитание 
святителя на Костромской земле продолжается по сей день. Он входит в Собор 
покровителей Костромской духовной семинарии, его большой фотопортрет 
виден всем посетителям духовной школы в Галерее выпускников. Прекрасная 
икона святителя Серафима помещена в иконостасе кафедрального собора Ко-
стромской епархии у главной всероссийской святыни — Феодоровской ико-
ны Божией Матери, перед которой будущий владыка не раз молился вместе 

Фото 7. Икона свт. Серафима Богучарского в иконостасе 
костромского Богоявленского кафедрального собора, написанная 
московским мастерами в костромском стиле в 2023 году

Андрианов Г. В., свящ., Жигалов М. И. Костромской период в жизни святителя Серафима (Соболева)...



200

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

с костромскими семинаристами. Теперь же мы обращаемся к нему с горячей 
молитвой о духовном просвещении и наставлении: «Святителю отче наш Се-
рафиме, моли Бога о нас!»

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — Москва: Из-

дательство Московской Патриархии, 2022. — 1376 с.
2. Архиепископ Серафим (Соболев): жизнь, служение, идеология: [монография] 

/ А. А. Кострюков. М.: ФИВ, 2011. — 263 с. (Книжная серия РИСИ / Российский ин-т 
стратегических исслед.).

3. Ведерников А. Архиепископ Серафим (Соболев) // Журнал Московской Патри-
архии. 1950. № 4. С. 21–28.

4. Горохова О. В Преподаватели и выпускники: К 300-летию Свято- Троицкой 
Александро- Невской лавры // Губернский дом: историко- краеведческий культурно- 
просветительский научно- популярный журнал. Кострома, 2013. № 3 (92). С. 48–53.

5. Донесение инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 16 апреля 1912 года 
// ГАКО. Ф. 432. Оп. 1. Д. 4258. Л. 129.

6. Донесение инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 16 февраля 1912 года 
// ГАКО. Ф. 432. Оп. 1. Д. 4258. Л.92.

7. Духовный лик и отеческие заветы святителя Серафима. — Княжево- София: Де-
вический монастырь «Покров Пресвятыя Богородицы» // Православна беседа: електрон-
ната библиотека [Българска Православна Старостилна Църква]. — URL: https://pravoslavie.
bulgarian- orthodox-church.org/17/duh_oblik.html (дата обращения: 01.02.2025).

8. Житие святителя Серафима (Соболева), архиепископа Богучарского / Инфор-
мационная служба Архиерейского собора [3 февраля 2016 года]. — URL: http://www.
patriarchia.ru/db/text/4367136.html (дата обращения: 01.02.2025).

9. [Журнал № 5. Утреннее заседание 29 августа] Журналы Костромского Епархи-
ального съезда духовенства 1912 года // Костромские епархиальные ведомости. 1912. 
№ 21. С. 490–517 (27).

10. Заявление инспектора КоДС иеромонаха Серафима на имя ректора КоДС про-
тоиерея Виктора Чекана (1912 г.) // ГАКО. Ф. 432. Оп. 1. Д. 4306. Л.2–2об.

11. Костромская духовная семинария. Историческая энциклопедия. Кострома: 
Костромская духовная семинария, 2019. — 848 с.

12. Кострюков А. Архиепископ Серафим (Соболев) — русский иерарх на Болгар-
ской земле // https://www.pravoslavie.ru/71288.html (дата обращения: 01.02.2025).

13. О церковных праздниках, юбилейных и памятных датах, постах в 2025 году 
/ Русская Православная Церковь. Православный церковный календарь на 2025 год 
[Официальный электронный ресурс издательства Московской Патриархии Русской 
Православной Церкви]. — URL: https://calendar.rop.ru/pdf2025/2025_11.pdf (дата об-
ращения: 01.02.2025).

14. Объяснение важнейших мест Четвероевангелия. / С. В. Кохомский. Вып. 1. 
Киев. Тип. М. Д. Ивановой. 1891. 440 с.

15. Отчёт о деятельности Общества вспомоществования нуждающимся учащим-
ся в Костромской духовной семинарии и состоянии его денежных средств за 1912 год 
// Костромские епархиальные ведомости. 1913. № 17. Прибавление к официальной 
части. С. 1–20.

16. Отчёт о движении денежных сумм Костромского Епархиального Православ-
ного Феодоровско- Сергиевского Братства за 1912 год. // Костромские епархиальные 
ведомости. 1913. № 23. Прибавление к официальной части. С. 45–58.



201

17. Пантелеимон (Старицкий), архим. Речь в годовщину смерти архиепископа 
Серафима (Соболева) // Краткое жизнеописание архиепископа Серафима (Соболе-
ва). — София: Svi︠a︡ to- Troit︠s︡ kiĭ Novo- Goluvtin monastyrʹ, 1951. — 127 с.

18. Представление инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 12 октября 
1912 года // ГАКО. Ф. 432. Оп. 1. Д. 4306. Л.8.

19. Представление инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 16 [февраля] 
1912 года // ГАКО. Ф. 432. Оп. 1. Д. 4306. Л.3.

20. Представление инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 16 апреля 1912 года 
// ГАКО. Ф. 432. Оп. 1. Д. 4258. Л. 128.

21. Представление инспектора КоДС иеромонаха Серафима от 8 октября 1912 года 
// ГАКО. Ф. 432. Оп. 1. Д. 4306. Л.7.

22. Резепин П. П. Инспекторы Костромской духовной семинарии 1802–1918 гг. 
// Проза.ру: сайт для публикации авторских произведений. 28 июня 2020. — URL: 
https://proza.ru/2020/06/28/883 (дата обращения: 01.02.2025).

23. Серафим (Соболев), свт. О нравственной основе софианства // Деяния Второго 
Всезарубежного Собора Русской Православной Церкви заграницей с участием пред-
ставителей клира и мирян, состоявшегося 1/14–11/24 августа 1938 года в Сремских 
Карловцах в Югославии. — Белград: Типография «Меркур», 1939. — С. 177–193.

24. Серафим (Соболев), свт. Самодержавие и спасение России [Сборник творений]. 
М.: Сибирская Благозвонница, 2008. — 543 с.

25. Шемякина Т. В. Костромская полиция. Три века на страже благочиния и право-
порядка [Текст] / Т. В. Шемякина, А. П. Чагин, Л. П. Сафронова. Кострома: Линия График 
Кострома, 2017. — 351 с.

REFERENCES
1. Bibliya. Knigi Svyashhennogo Pisaniya Vetxogo i Novogo Zaveta. — Moskva: Iz-

datel`stvo Moskovskoj Patriarxii, 2022. — 1376 s. (In Russian).
2. Arxiepiskop Serafim (Sobolev): zhizn`, sluzhenie, ideologiya: [monografiya] / 

A. A. Kostryukov. M.: FIV, 2011. — 263 s. (Knizhnaya seriya RISI / Rossĳskĳ in-t strategich-
eskix issled.). (In Russian).

3. Vedernikov A.  Arxiepiskop Serafim (Sobolev) // Zhurnal Moskovskoj Patriarxii. 
1950. № 4. S.21–28. (In Russian).

4. Goroxova O. V. Prepodavateli i vy`puskniki: K 300-letiyu Svyato- Troiczkoj Alek-
sandro- Nevskoj lavry` // Gubernskĳ dom: istoriko- kraevedcheskĳ kul`turno- prosvetitel`skĳ 
nauchno- populyarny`j zhurnal. Kostroma, 2013. № 3 (92). S. 48–53. (In Russian).

5. Donesenie inspektora KoDS ieromonaxa Serafima ot 16 aprelya 1912 goda // GAKO. 
F. 432. Op. 1. D. 4258. L. 129. (In Russian).

6. Donesenie inspektora KoDS ieromonaxa Serafima ot 16 fevralya 1912 goda // GAKO. 
F. 432. Op. 1. D. 4258. L.92. (In Russian).

7. Duxovny`j lik i otecheskie zavety` svyatitelya Serafima. — Knyazhevo- Sofiya: 
Devicheskĳ monasty`r` «Pokrov Presvyaty`ya Bogorodicy» // Pravoslavna beseda: elektron-
nata biblioteka [B``lgarska Pravoslavna Starostilna Cz``rkva]. — URL: https://pravoslavie.
bulgarian- orthodox-church.org/17/duh_oblik.html (data obrashheniya: 01.02.2025). (In Rus-
sian).

8. Zhitie svyatitelya Serafima (Soboleva), arxiepiskopa Bogucharskogo / Informa-
cionnaya sluzhba Arxierejskogo sobora [3 fevralya 2016 goda]. — URL: http://www.patriar-
chia.ru/db/text/4367136.html (data obrashheniya: 01.02.2025). (In Russian).

9. [Zhurnal № 5. Utrennee zasedanie 29 avgusta] Zhurnaly` Kostromskogo Eparxial`-
nogo s``ezda duxovenstva 1912 goda // Kostromskie eparxial`ny`e vedomosti. 1912. № 21. 
S. 490–517 (27). (In Russian).

Андрианов Г. В., свящ., Жигалов М. И. Костромской период в жизни святителя Серафима (Соболева)...



202

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

10. Zayavlenie inspektora KoDS ieromonaxa Serafima na imya rektora KoDS protoiereya 
Viktora Chekana (1912 g.) // GAKO. F. 432. Op. 1. D. 4306. L.2–2ob. (In Russian).

11. Kostromskaya duxovnaya seminariya. Istoricheskaya e`nciklopediya. Kostroma: 
Kostromskaya duxovnaya seminariya, 2019. — 848 s. (In Russian).

12. Kostryukov A. Arxiepiskop Serafim (Sobolev) — russkĳ ierarx na Bolgarskoj zemle 
// https://www.pravoslavie.ru/71288.html (data obrashheniya: 01.02.2025). (In Russian).

13. O cerkovny`x prazdnikax, yubilejny`x i pamyatny`x datax, postax v 2025 godu 
/ Russkaya Pravoslavnaya Cerkov`. Pravoslavny`j cerkovny`j kalendar` na 2025 god 
[Oficial`ny`j e`lektronny`j resurs izdatel`stva Moskovskoj Patriarxii Russkoj Pravoslav-
noj Cerkvi]. — URL: https://calendar.rop.ru/pdf2025/2025_11.pdf (data obrashheniya: 
01.02.2025). (In Russian).

14. Ob``yasnenie vazhnejshix mest Chetveroevangeliya. / S. V. Koxomskĳ. Vy`p. 1. Kiev. 
Tip. M. D. Ivanovoj. 1891. 440 s. (In Russian).

15. Otchyot o deyatel`nosti Obshhestva vspomoshhestvovaniya nuzhdayushhimsya 
uchashhimsya v Kostromskoj duxovnoj seminarii i sostoyanii ego denezhny`x sredstv za 1912 
god // Kostromskie eparxial`ny`e vedomosti. 1913. № 17. Pribavlenie k oficial`noj chasti. 
S. 1–20. (In Russian).

16. Otchyot o dvizhenii denezhny`x summ Kostromskogo Eparxial`nogo Pravoslavnogo 
Feodorovsko- Sergievskogo Bratstva za 1912 god. // Kostromskie eparxial`ny`e vedomosti. 
1913. № 23. Pribavlenie k oficial`noj chasti. S. 45–58. (In Russian).

17. Panteleimon (Stariczkĳ), arxim. Rech` v godovshhinu smerti arxiepiskopa Serafima 
(Soboleva) // Kratkoe zhizneopisanie arxiepiskopa Serafima (Soboleva). — Sofiya: Svi︠a︡ to- 
Troit︠s︡ kiĭ Novo- Goluvtin monastyrʹ, 1951. — 127 s. (In Russian).

18. Predstavlenie inspektora KoDS ieromonaxa Serafima ot 12 oktyabrya 1912 goda // 
GAKO. F. 432. Op. 1. D. 4306. L.8. (In Russian).

19. Predstavlenie inspektora KoDS ieromonaxa Serafima ot 16 [fevralya] 1912 goda // 
GAKO. F. 432. Op. 1. D. 4306. L.3. (In Russian).

20. Predstavlenie inspektora KoDS ieromonaxa Serafima ot 16 aprelya 1912 goda // 
GAKO. F. 432. Op. 1. D. 4258. L. 128. (In Russian).

21. Predstavlenie inspektora KoDS ieromonaxa Serafima ot 8 oktyabrya 1912 goda // 
GAKO. F. 432. Op. 1. D. 4306. L.7. (In Russian).

22. Rezepin P. P. Inspektory` Kostromskoj duxovnoj seminarii 1802–1918 gg. // Pro-
za.ru: sajt dlya publikacii avtorskix proizvedenĳ. 28 iyunya 2020. — URL: https://proza.
ru/2020/06/28/883 (data obrashheniya: 01.02.2025). (In Russian).

23. Serafim (Sobolev), svt. O nravstvennoj osnove sofianstva // Deyaniya Vtorogo 
Vsezarubezhnogo Sobora Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi zagranicej s uchastiem predstavitelej 
klira i miryan, sostoyavshegosya 1/14–11/24 avgusta 1938 goda v Sremskix Karlovczax v 
Yugoslavii. — Belgrad: Tipografiya «Merkur», 1939. — S. 177–193. (In Russian).

24. Serafim (Sobolev), svt. Samoderzhavie i spasenie Rossii [Sbornik tvorenĳ]. M.: 
Sibirskaya Blagozvonnicza, 2008. — 543 s. (In Russian).

25. Shemyakina T. V. Kostromskaya policiya. Tri veka na strazhe blagochiniya i pravo-
poryadka [Tekst] / T. V. Shemyakina, A. P. Chagin, L. P. Safronova. Kostroma: Liniya Grafik 
Kostroma, 2017. — 351 s. (In Russian).

Статья поступила в редакцию 11.12.2024; одобрена после рецензирования 
13.01.2025; принята к публикации 5.02.2025.

The article was submitted 11.12.2024; approved after reviewing 13.01.2024; ac-
cepted for publication 5.02.2025.



203

Персоналии 
УДК 257(092)
EDN: ANGRVW

РОМАНОВСКИЙ СЕРГЕЙ НИКОЛАЕВИЧ — 
ПРЕПОДАВАТЕЛЬ КОСТРОМСКОЙ 

ДУХОВНОЙ СЕМИНАРИИ

Резепин Павел Петрович (1956–2023),
Костромская духовная семинария, г. Кострома, Россия

Аннотация. В настоящем материале приводится крат-
кая биографическая справка о преподавателе историче-
ских дисциплин Костромской духовной семинарии Сергее 
Николаевиче Романовском и перечень его научных тру-
дов. Также в публикации приведены ссылки на архив-
ные источники и литература, где упоминается персона 
С. Н. Романовского.

Настоящий материал подготовлен в рамках работы 
над вторым томом научного издания «Костромская духов-
ная семинария. Историческая энциклопедия».

Ключевые слова: С. Н. Романовский, Владимирская 
духовная семинария, Вятская епархия, Екатеринбург-
ская епархия, Донская епархия, Костромская епархия, 
Костромская духовная семинария

Цитирование: Резепин П. П. Романовский Сергей 
Николаевич — преподаватель Костромской духовной се-
минарии // Ипатьевский вестник. 2025. № 1. С. 203–205  
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–203–205

PERSONALITIES

ROMANOVSKY SERGEY NIKOLAEVICH — LECTURER 
AT KOSTROMA THEOLOGICAL SEMINARY

Rezepin Pavel Petrovich (1956–2023),
Kostroma theological seminary, Kostroma, Russia

Abstract. This article provides a brief biographical information about Sergey Nikolaevich 
Romanovsky, a teacher of historical disciplines at Kostroma Theological Seminary, and a list 

© Резепин П. П., 2025.

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 203–205
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 203–205 

ПЕРСОНАЛИИ

Резепин Павел Петрович, 
краевед, биобиблиограф
/
Rezepin Pavel Petrovich,
Local historian, 
biobibliographer



204

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

of his research works. The publication also provides links to archival sources and literature 
where the person of S. N. Romanovsky is mentioned. This material was prepared as part of 
the work on the second volume of the scientific publication Kostroma Theological Seminary. 
Historical encyclopedia".

Keywords: S. N. Romanovsky, Vladimir Theological Seminary, Vyatka Diocese, Yekate-
rinburg Diocese, Don Diocese, Kostroma Diocese, Kostroma Theological Seminary

For citation: Rezepin P. P. Romanovsky Sergey Nikolaevich — lecturer at Kostroma 
Theological Seminary // Ipatievsky vestnik. 2025. № 1. Р. 203–205 (In Russian). https://doi.
org/10.24412/2309–5164–2025–1–203–205

РОМАНОВСКИЙ СЕРГЕЙ НИКОЛАЕВИЧ (1860, 
Владимирская губ. — 29.03.1912, г. Кострома). Сын 
дьякона. Выпускник Владимирской духовной семина-
рии (1883) и Московской духовной академии (1887). 
Кандидат богословия (1887). Учитель латинского язы-
ка Сарапульского духовного училища Вятской епархии 
(09.11.1889). Товарищ председателя Сарапульского 
епархиального православного Симеоновского брат-
ства (19.12.1889). Екатеринбургский епархиальный 
миссионер (17.09.1893). Член екатеринбургских епар-
хиальных училищного совета (10.11.1894) и комитета 
Императорского православного палестинского обще-
ства (03.03.1896). Донской епархиальный миссионер (17.08.1900). Член Дон-
ского епархиального училищного совета (06.12.1900). Учитель обличитель-
ного богословия (11.01.1901), библиотекарь фундаментальной библиотеки 
(11.01.1901–19.01.1904) и учитель всеобщей и русской истории (18.08.1910) 
Костромской духовной семинарии. Костромской епархиальный миссионер 
(14.05.–14.09.1903). Кавалер орденов Святой Анны и Святого Станислава III 
степени, серебряной медали в память императора Александра III (1896) и др. 
Член советов Костромского православного Федоровско- Сергиевского брат-
ства (25.03.1901) и Костромского Александровского православного братства 
(15.03.1902). Действительный член (25.04.1903) и член совета (12.12.1903) 
Костромской губернской ученой архивной комиссии. Участник III–IV Област-
ного историко- археологического съезда (1906, г. Владимир; 1909, г. Кострома) 
и XV Археологического съезда (1911, г. Великий Новгород). Корреспондент Вар-
шавского дневника, Вятских, Екатеринбургских и Костромских епархиальных 
ведомостей, Миссионерского обозрения (Киев), Поволжский вестник (Костро-
ма), Православного путеводителя и др. Владелец рукописи «Церковные пес-
нопения на линейных нотах» (XVIII). Похоронен на Федоровском кладбище. 
В настоящее время на месте кладбища парк и мемориал «Вечный огонь».

Жена — Мария Ивановна, ур. Мальчугина (1863–26.09.1917). Похоронена 
там же.

Псевд.: Р. (ПВ, 1911, № 1519), Романовский (ПВ, 1907, № 364), -ский (КЛ, 1902, 
№ 96), С.Р. (Костромские ЕВ, 1908, № 21).

Соч.: Почаевская лавра // ВД. – М., 1889. – № 45–47; Братолюбие стяжим // Там 
же. – № 47; Праведный судия // Там же. – № 48; Петр Могила, митрополит Киевский 



205

Резепин П. П. Романовский Сергей Николаевич — преподаватель Костромской духовной семинарии

// Там же. – № 49; Эчмиадзин и церковь армянская // Там же. – № 49–52; Черниговская 
икона Богоматери в Гефсиманском скиту // Там же. – № 50; Гора Арарат // Там же. – 
№ 51–52; Св. Пророк, Предтеча и Креститель Господень Иоанн // Там же. – 1890. – № 1, 
3; Нищелюбие в древней русской церкви // Там же. – № 26–28, 31–32; Сарапульский 
женский монастырь // Там же. – № 33; Противораскольнические собеседования в г. Са-
рапуле. веденные учителем С. Романовским // Вятские ЕВ. – Вятка, 1893. – № 13; Собесе-
дование со старообрядцами в г. Екатеринбурге // Екатеринбургские ЕВ. – Екатеринбург, 
1893. – № 50; 1894. – № 1, 3–4; Беседа епархиального миссионера в с. Беркутском // Там 
же. – 1895. – № 7–8; Из дневника епархиального миссионера // Там же. – № 18–21; Беседа 
православного со старообрядцем о клятве // Там же. – 1896. – № 4; Собеседование со ста-
рообрядцами // Там же. – № 4–5, 15; Ответ вопросившему о праздничных поклонах // Там 
же. – 1897. – № 12; Собеседование с защитником австрийской иерархии Ф. Мельниковым 
// Там же. – 1899. – № 1; Страницы из жизни русского раскола // Там же. – 1904. – № 36, 
39, 42, 47–48, 52; 1905. – № 4, 12; Об учреждении епархиальной библиотеки // КЛ. – 
1902. – № 96; Речь // Костромские ЕВ. – 1901. – № 23. – Ч.н. – С. 656–659; [Рец. на:] Чудеса 
Господа нашего Иисуса Христа. Протоиерея Василия Хрисанфовича Преображенского 
// Там же. – 1903. – № 8. – Ч.н. – С. 249–251; [Рец. на:] Чередников И. Братская заметка 
// Там же. – № 4. // Там же. – № 14. – Ч.н. – С. 415–417; Воинствующая австрийщина 
// Там же. – № 23. – Ч.н. – С. 702–705; Собеседование с глаголемыми старообрядцами 
в Костромской духовной семинарии // Там же. – 1904. – № 12. – Ч.н. – С. 330–332; 1910. – 
№ 7. – Ч.н. – С. 208–218; № 8. – Ч.н. – С. 250–262; [Рец. на:] Состояние раскола и сектант-
ства в Костромской епархии. А. Иванова // Там же. – 1905. – № 2. – Ч.н. – С. 57–66; № 3. – 
Ч.н. – С. 93–97; № 4. – Ч.н. – С. 119–123; № 6. – Ч.н. – С. 171–182; № 22. – Ч.н. – С. 684–689; 
Новый храм в Заингире // Там же. – 1908. – № 21. – Ч.н. – С. 575–578; Нищелюбие в древ-
ней русской церкви и современное русское общество // Там же. – 1909. – № 4. – Ч.н. – 
С. 82–95; № 5. – Ч.н. – С. 120–131; Полемическая противораскольническая деятельность 
Св. Димитрия Ростовского // Там же. – № 22. – Ч.н. – С. 772–781; Маленькая экскурсия 
в область истории скопческой секты // Там же. – 1911. – № 3. – Ч.н. – С. 65–67; Копия 
с Указа Его Императорского Величества, Самодержца Всероссийского, из Костромского 
губернского правления Костромскому городовому магистрату // Там же. – С. 67–70; Свя-
титель Иоасаф, епископ Белгородский // Там же. – 1912. – № 4. – Ч.н. – С. 103–120; Какое 
ныне время? // МО. – Киев, 1899. – № 11; Час в ученом обществе // ПВ. – 1907. – 364; 
Открытое письмо сотруднику «Северной зари» // Там же. – 1910. – № 1274; На XV Архе-
ологическом съезде в Новгороде // Там же. – 1911. – № 1519, 1521–1523, 1525; Письма 
архиепископа Аркадия Пермского и Олонецкого // Православный путеводитель. – 1904.

Лит.: Списки студентов, окончивших полный курс Императорской Московской ду-
ховной академии за первое столетие ея существования. 1814–1914. – Сергиев Посад, 
1914. – С. 87; Бочков В. Н. Коллекция рукописей Государственного архива Костромской 
области: обзор / подгот. В. Н. Бочков; Архив. отд. Костром. облисполкома; Гос. архив 
Костром. обл. – Кострома, 1964. – С. 83. – № 434 (665); Малицкий Н. В. История Влади-
мирской духовной семинарии (1750–1869): в 3 вып. – М., 1902. – Вып. 3. – С. 228; Список 
должностных лиц в Костромской духовной семинарии и духовных училищах Костромской 
епархии к началу 1902/1903 учебного года // Костромские ЕВ. – 1902. – Приложение 
к № 18. – С. 5; Список должностных лиц в Костромской духовной семинарии и духовных 
училищах Костромской епархии к началу 1906/07 учебного года // Там же. – 1906. – При-
ложение к № 18. – С. 5; Собеседование с глаголемыми старообрядцами // ПВ. – 1907. – 
№ 304; Горе-преподаватель // СЗ. – 1910. – № 44; Местный Передонов // Там же. – № 47–
48; Некролог // Костромские ЕВ. – 1912. – № 7/8. – Ч.н. – С. 225; ПВ. – 1912. – № 1711.

Арх.: ГАКО. Ф. 56. Оп. 3. Д. 175. Л. 155 об.-156; Ф. 432. Оп. 1. Д. 4596. Л. 72–76; 
Ф. 558. Оп. 2. Д. 665. Л. 1–225.



206
© Ферапонт (Кашин), митр., 2025.

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 206–216
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 206–216 

НАУЧНАЯ ЖИЗНЬ

Научная статья
УДК 281.93: 265(048)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–206–216
EDN: UDVACQ

РЕЦЕНЗИЯ НА СТАТЬЮ О ФЕОДОРОВСКОЙ 
ИКОНЕ БОЖИЕЙ МАТЕРИ В ТОМЕ 71 
«ПРАВОСЛАВНОЙ ЭНЦИКЛОПЕДИИ» 

(М.: ЦНЦ «ПРАВОСЛАВНАЯ ЭНЦИКЛОПЕДИЯ», 2023)
Митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт

(Дмитрий Витольдович Кашин),
Кострома, Россия,
ferapontk@ya.ru

ORCID: 0000–0003–2895–9523

Аннотация. В работе главы Костромской митрополии 
рецензируется статья И. А. Шалиной «Феодоровская икона 
Божией Матери» (Православная энциклопедия. Том 71. 
М.: ЦНЦ «Православная энциклопедия», 2023. С. 355–382) 
с точки зрения достоверности излагаемых в ней историче-
ских сведений. Отмечается, что, несмотря на интересные 
и обширные материалы по иконографии, помещенные 
в статье, ее историческая часть не выдерживает критики 
и содержит ошибки, обусловленные, судя по всему, отсут-
ствием работы редактора над текстом статьи.

Ключевые слова: Русская Православная Церковь, 
Кострома, «Православная энциклопедия», Феодоровская 
икона Божией Матери

Цитирование: Ферапонт (Кашин), митр. Костром-
ской и Нерехтский. Рецензия на статью о Феодоровской 
иконе Божией Матери в томе 71 «Православной энцикло-
педии» (М.: ЦНЦ «Православная энциклопедия», 2023) 
// Ипатьевский вестник. 2025. № 1. С. 206–216. https://doi.
org/10.24412/2309–5164–2025–1–206–216

Митрополит Костром-
ской и Нерехтский 
Ферапонт (Кашин),
кандидат богословия
/
Metropolitan of Kostroma 
and Nerekhta
PhD of Theology



207

Ферапонт (Кашин), митр. Рецензия на статью о Феодоровской иконе Божией Матери в томе 71 «Православной...

SCIENTIFIC LIFE
Scientific article

REVIEW OF THE ARTICLE ON THE FEODOROVSKAYA 
ICON OF THE MOTHER OF GOD IN VOLUME 71 

OF THE ORTHODOX ENCYCLOPEDIA 
(MOSCOW: CENTRAL SCIENTIFIC CENTER 

“ORTHODOX ENCYCLOPEDIA”, 2023)
Metropolitan of Kostroma and Nerekhta Ferapont

(Dmitry V. Kashin),
Kostroma, Russia,
ferapontk@ya.ru

ORCID: 0000–0003–2895–9523

Abstract. In the work of the head of the Kostroma Metropolitanate, the article by 
I. A. Shalina "The Feodorovskaya Icon of the Mother of God" (Orthodox Encyclopedia. Vol. 
71. Moscow: Scientific Center "Orthodox Encyclopedia", 2023. Pp. 355–382) is reviewed from 
the point of view of the reliability of the historical information presented in it. It is noted that, 
despite the interesting and extensive materials on iconography included in the article, its his-
torical part does not stand up to criticism and contains errors, apparently due to the lack of 
work by the editor on the text of the article.

Keywords: Russian Orthodox Church, Kostroma, "Orthodox Encyclopedia", Feodorov-
skaya Icon of the Mother of God

For citation: Ferapont (Kashin), Metropolitan of Kostroma and Nerekhta. Review of the 
article on the Feodorovskaya Icon of the Mother of God in volume 71 of the Orthodox En-
cyclopedia (Moscow: Central Scientific Center “Orthodox Encyclopedia”, 2023) // Ipatievsky 
vestnik. 2025. № 1. Р. 206–216. (In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–
1–206–216

О
КОЛО года назад вышел из печати семьдесят первый том «Православной 
энциклопедии», в котором опубликована статья И. А. Шалиной о Феодоров-

ской иконе Божией Матери 1. Это большой и подробный текст, как и требуется 
для энциклопедического описания столь значимой всероссийской святыни 
и одного из исторических символов российской государственности. Однако, 
к сожалению, статья содержит немало ошибок и неточностей.

Большую часть ее статьи составляет искусствоведческий материал: описа-
ние чудотворного образа, анализ иконографии его лицевой и оборотной сто-
рон, очерк проводившихся реставрационных работ, обширное перечисление 
ранних списков и повторений иконы, образов с клеймами и чтимых списков. 
Эта часть работы И. А. Шалиной представляет несомненный интерес, напол-
нена богатым и разнообразным содержанием. По данной части мы не видим 
необходимости вступать в  какую-либо дискуссию с автором — специалистом- 

1 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери //  Православная энциклопедия : Т. 71. М., 
2023. С. 355–382.



208

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

искусствоведом, и даже имеющиеся в тексте отдельные неточности историчес-
кого характера не являются, на наш взгляд, критичными 1.

В то же время собственно исторический материал, включенный в статью 
И. А. Шалиной, с нашей точки зрения нуждается в редактуре.

С одной стороны, автор компетентно излагает результаты современных 
исторических исследований: указывает и обосновывает верную дату явления 
чудотворной иконы в Костроме (1258–1261 годы), перечисляет самые ранние 
документальные свидетельства об иконе в источниках XVI века, описывает 
(причем в наиболее вероятном хронологическом порядке) все пять известных 
к настоящему времени редакций «Сказания о явлении и чудесах Феодоровской 
иконы Божией Матери», подробно излагает историю создания второй службы 
в честь иконы (XVIII век).

С другой стороны, это изложение содержит очевидные ошибки, причем 
некоторые из них заметны не только специалисту, но даже обычному чита-
телю (так, многие православные костромичи знают, что в пятидесятых годах 
ХХ века чудотворная Феодоровская икона Богоматери вовсе не переносилась 
на хранение в Спасо- Запрудненскую церковь; подробнее об этом мы скажем 
далее, как и об ударении в названии иконы). Перечислим (выделяя в тексте 
полужирным шрифтом) некоторые из замеченных нами ошибок и проком-
ментируем их.

1. «Икона [не чудотворный подлинник, а иная — М. Ф.] была написана 
по заказу Бориса Годунова; в Ипатиевском монастыре она именовалась “Чудес-
ное явление Божией Матери татарскому мурзе Чету (в святом крещении Заха-
рии)”, поскольку отражает события конца XIV века: мурза Чет (по преданию, 
основатель рода Годуновых) ехал из Орды в Москву и остановился для отдыха 
у Святого озера, на месте, где костромичи одержали победу в битве с ордынца-
ми благодаря покровительству Феодоровской иконы» 2.

1 К примеру, о почитаемом списке чудотворной иконы, хранившемся в церкви села Дмитро-
вец Смоленской губернии, И. А. Шалина пишет: «Этой иконой в 1812 году епископ Костром-
ской и Галицкий Сергий (Крылов- Платонов) благословил на участие в военных действиях 
полковника костромской дружины А. И. Дункера» (Там же. С. 381). Видимо, И. А. Шалина 
позаимствовала такую информацию из дореволюционных сочинений и их переизданий 
(напр.: Богоматерь : Полное иллюстрированное описание Ее земной жизни и посвящен-
ных Ее имени чудотворных икон. Кн. I. СПб., 1909. С. 204; Земная жизнь Пресвятой Бого-
родицы и описание святых чудотворных Ее икон, чтимых Православной Церковью / Сост. 
С. И. Снессорева. М., 2013. С. 179). Однако в действительности епископ Костромской и Га-
личский (а не Галицкий) Сергий вручил данную икону в благословение 3-му пехотному 
полку костромского ополчения. Этим полком командовал подполковник П. С. Щулепни-
ков; а полковник А. И. Дункер, командовавший во время Отечественной вой ны 1812 года 
костромским батальоном внутренней стражи, являлся тестем прихожанина церкви села 
Дмит ровец, носившего фамилию Баранов и пожертвовавшего ту самую икону в церковь 
по духовному завещанию ( Островский П. Ф., протоиерей. Исторические записки о Костро-
ме и ее святыне, благочестно- чтимой в императорском Доме Романовых. Кострома, 1864. 
С. 137; Кандорский И., священник. Икона Феодоровския Богоматери в копии 1812 года : 
(Из записок священника) // Костромские епархиальные ведомости. 1885. Отд. II, часть 
неоф. № 16. С. 485–487).

2 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери // Православная энциклопедия : Т. 71. М., 
2023. С. 356.



209

Традиционной датой прибытия мурзы Чета в Кострому и основания Ипа-
тьевского монастыря до середины ХХ века считался 1330 год 1 (да, XIV век, 
но никак не его конец). Однако, начиная с С. Б. Веселовского 2, современные 
авторы единодушно полагают, что Чет прибыл в Кострому в конце XIII века 3.

2. «Согласно автору Хронографа 1719 года (составлен в костромском Бого-
явленском монастыре и приложен к рукописной Службе Феодоровской иконе 
1778 года; опубликован: Островский. 1855. С. III–V), легендарный Василий —
это 1-й костромской князь — Василий Ярославич, младший сын Ярослава Всево-
лодовича, родившийся в 1241 году, что исключало явление образа в 1239 году» 4.

В действительности публикатор текста 1719 года протоиерей П. Ф. Остров-
ский в своем сочинении писал о рукописной службе, бывшей в употреблении 
до 1778 года (поскольку в 1778 году была издана вторая служба в честь иконы), 
причем к тексту службы был приложен не сам хронограф, а позднейшая вы-
писка из него 5.

3. «Согласно сказанию о Феодоровской иконе — литературному па-
мятнику XVII века — икона “Одигитрия” находилась в деревянной часовне 
Городца. Жители просили князя перенести икону в главный городской храм 
во имя архангела Михаила, но, удерживаемая невидимой силой, она осталась 
на своем месте. Это событие внушило князю мысль основать здесь Богородич-
ный храм с обителью» 6.

На самом деле ни в одной из редакций Сказания XVII века ничего подобно-
го не говорится: в них указывается только то, что икона находилась в Городце 
до разорения города Батыем 7. Предание о князе — основателе монастыря в Го-
родце, пытавшемся перенести образ Богоматери из часовни в главный храм 
города, встречается лишь в источнике XVIII века, Китежском летописце 8.

1  [Павел (Подлипский), епископ.] Описание костромского Ипатьевского монастыря, в котором 
юный Михаил Феодорович Романов умолен знаменитым посольством московским на царство 
русское. М., 1832. С. 1–2; Диев М. Я., протоиерей. Историческое описание костромского Ипат-
ского монастыря. М., 1858. С. 5–6.

2  Веселовский С. Б. Исследования по истории класса служилых земледельцев. М., 1969. С. 179–
180.

3  Брюсова В. Г. Ипатьевский монастырь. Ярославль, 1968. С. 12–13; Памятники архитектуры 
Костромской области : Каталог. Вып. I : Г. Кострома. Ч. 3. Кострома, 1998. С. 5; Рогов И. В., Ут-
кин С. А. Ипатьевский монастырь : Исторический очерк. М., 2003. С. 8.

4 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери // Православная энциклопедия : Т. 71. М., 
2023. С. 360.

5  Островский П. Ф., протоиерей. Историческое описание костромского Успенского кафедраль-
ного собора, составленное того собора священником П. Островским. М., 1855. С. III.

6 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери // Православная энциклопедия : Т. 71. М., 
2023. С. 360–361.

7  Ферапонт (Кашин), митрополит Костромской и Нерехтский. Минейная (милютинская) ре-
дакция «Сказания о явлении и чудесах Феодоровской иконы Божией Матери» (XVII век) // Бо-
гословский вестник. 2020. № 3 (38). С. 286–288; Он же. Пространная редакция «Сказания 
о явлении и чудесах Феодоровской иконы Божией Матери» : текст и комментарий // Ипа-
тьевский вестник. 2023. № 4. С. 42, 46; Пролог : Вторая половина (март – сентябрь). М., 1662. 
Л. 73 об.

8 См., напр.:  Комарович В. Л. Китежская легенда : Опыт изучения местных легенд. М.; Л., 1936. 
С. 162, 176.

Ферапонт (Кашин), митр. Рецензия на статью о Феодоровской иконе Божией Матери в томе 71 «Православной...



210

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

4. «Спасо- Запрудненский монастырь просуществовал до 1608, когда 
во время Смуты был разорен поляками; ныне — Спасо- Запрудненская 
церковь» 1.

В действительности Спасо- Запрудненский монастырь существовал до сво-
его упразднения в 1764 году 2.

5. [Феодоровская икона] «после ликвидации обновленчества в ноябре 
1944 года перевезена в Иоанно- Златоустовский кафедральный собор на Лав-
ровской улице. В 1956 году Феодоровскую икону в числе многих других па-
мятников поместили в нижнем этаже Спасо- Запрудненской церкви. В апреле 
1964 года в связи с перенесением кафедры костромских архипастырей в Воскре-
сенский собор на Нижней Дебре туда же была перевезена Феодоровская икона» 3.

Заявление о перенесении святыни в 1956 году в Спасо- Запрудненскую цер-
ковь — очевидное недоразумение. На всем протяжении пятидесятых годов чу-
дотворная икона неизменно пребывала в кафедральном соборе на Лавровской 
улице. Между тем в нижнем этаже Спасо- Запрудненской церкви с 1956 года сре-
ди других икон, собранных из упраздненных костромских храмов, действитель-
но хранился Феодоровский образ Богоматери — но не главная святыня Костро-
мы, а икона письма последней четверти XVII века «со сказанием» (с клеймами), 
в 1960 году обнаруженная С. И. Масленицыным и атрибутируемая как рабо-
та Гурия Никитина 4. И. А. Шалина описывает эту икону в своей статье далее, 
на страницах 376–377.

6. «Первая служба Феодоровской иконе была составлена в XVII веке, вклю-
чена в сборник, переписанный в 1670 году иеромонахом Ипатиевского мо-
настыря Леонтием (список 1708 года опубликован: Баженов. 1909)» 5.

Действительно, первая служба была составлена в XVII веке и сохранилась 
в множестве рукописных списков. Однако документ 1670 года, написанный 
игуменом Печенгского монастыря Кириллом «по обещанию иеродиакона Лон-
гина» 6 (как видим, никакой иеромонах Леонтий здесь не упоминается) и опуб-

1 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери // Православная энциклопедия : Т. 71. М., 
2023. С. 364.

2  Баженов И. В. Обозрение упраздненных монастырей и пустынь Костромской епархии // Ко-
стромские епархиальные ведомости. 1917. № 6. Отд. неоф. С. 111.

3 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери // Православная энциклопедия : Т. 71. М., 
2023. С. 364.

4 Подробнее см.:  Каткова С. С. Икона «Богоматерь Федоровская со Сказанием» // ХII научные 
чтения памяти Ирины Петровны Болотцевой : Сборник статей. Ярославль, 2008. С. 55–67; Она 
же. Века и судьбы : Сборник статей: в 2 т. Т. 2. Кострома, 2016. С. 156; Семенова А. В. К вопросу 
о происхождении Феодоровской иконы Божией Матери со сказанием (XVII век) // Музейный 
хронограф : Сборник статей и исторических документов. Вып. 10 : в 2 т. Т. 1. Кострома, 2022. 
С. 84–95.

5 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери // Православная энциклопедия : Т. 71. М., 
2023. С. 366.

6 «Написажеся сия книга смиренным игуменом Кириллом монастыря Печенскаго, по обеща-
нию иеродиакона Логгина, во обители Святой Живоначальной Троицы Ипацком, в лето от со-
творения света 7178-го, а от Рождества Господа нашего Иисуса Христа 1670-го месяца маиа 
в 1 день» ( Сказание о явлении и чудесах Феодоровской иконы Богоматери / Публ. и предисл. 
И. В. Баженова // Вестник археологии и истории, издаваемый Императорским Археологиче-
ским институтом : Вып. XIX. СПб., 1909. С. 191).



211

ликованный в 1909 году И. В. Баженовым по списку 1708 года, включает в себя 
отнюдь не первую службу в честь Феодоровской иконы Пресвятой Богородицы, 
а службу в честь иконы Божией Матери «Живоносный Источник» 1.

7. «Текст службы, отправленный в Синод, начинался заголовком: “Служ-
ба Пресвятей Богородице, совершаемая марта в 14 день, в праздник явления 
чудотворныя Ея иконы, нарицаемыя Феодоровския, яже во граде Костроме”. 
Несмотря на упоминание “праздника явления” 16 августа, она предназначалась 
для совершения 14 марта (в службу впервые были включены сведения о во-
царении Михаила Феодоровича). Этот документ нивелировал празднование 
дня явления 16 августа, на долгое время исчезнувшее даже из местного 
календаря» 2.

Действительно, после преподания Святейшим Синодом благословения 
на богослужебное употребление второй службы в честь чудотворной Феодо-
ровской иконы Богоматери значение празднования 16 августа уменьшилось, 
однако традиция его совершения все же соблюдалась в Костроме неукосни-
тельно, оно никуда не «исчезало». По этому поводу ключарь Успенского кафед-
рального собора Костромского кремля протоиерей П. Ф. Островский в своей 
книге 1855 года указывал: «Праздник явления чудотворного Феодоровского 
образа Богоматери 16 августа, в сравнении с праздником 14 марта, во всех от-
ношениях можно назвать второстепенным. В 16 число ежегодно совершается 
торжественный крестный ход из Успенского собора на Запрудню — место само-
го явления» 3. В «Памятной книге для Костромской епархии» 1868 года в разделе 
«Святцы костромские» под 16 августа отмечалось: «Празднование Нерукотво-
ренному образу Спасителя и явленной Феодоровской Божией Матери иконе» 4, 
хотя в полном месяцеслове в той же книге под 16 августа отмечено только 
празднование Нерукотворенному Образу 5. Праздник 16 августа упоминался 
также в научных трудах общецерковного уровня, пусть при этом и делалась 
отсылка к празднованию 14 марта 6.

8. «Праздник 14 марта оставался в Костроме местночтимым, без под-
тверждения общероссийского официального статуса, так и не последовав-
шего со стороны Синода. Гражданским праздником (“неприсутственным”), 
и то лишь в Костроме, 14 марта стал в 1853 году, когда император утвердил 
предложение Государственного совета» 7.

1 «На велицей вечерни стихиры на Пресвятую Госпожу Владычицу Богородицу, Живоприем-
ный Источник. Последование бывшее от господина Никифора Каллиста Ксанфопула» (Там 
же. С. 193).

2 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери // Православная энциклопедия : Т. 71. М., 
2023. С. 366.

3 Островский П. Ф., протоиерей. Историческое описание костромского Успенского кафедраль-
ного собора, составленное того собора священником П. Островским. М., 1855. С. 5.

4  Памятная книга для Костромской епархии / Сост. и изд. В. А. Самаряновым. Кострома, 1868. 
Отд. I. С. 55.

5 Там же. Отд. I. С. 12.
6  Сергий (Спасский), архимандрит. Полный месяцеслов Востока : Т. 2. Святой Восток. М., 1876. 

С. 215.
7 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери // Православная энциклопедия : Т. 71. М., 

2023. С. 367.

Ферапонт (Кашин), митр. Рецензия на статью о Феодоровской иконе Божией Матери в томе 71 «Православной...



212

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

Само по себе преподание Синодом в 1777 году благословения на издание 
службы уже означало признание праздничного статуса дня 14 марта. Имен-
но так трактовалось это решение в указе Костромской духовной консистории 
1779 года: «Во здешней же епархии предписать, чтобы неотменно по всем 
церквам совершаемо было празднование явленному образу Пресвятыя Бого-
родицы, нарицаемому Феодоровскому, показанного 14 марта, яко уже служба 
печати по указу Святейшего Правительствующего Синода предана, и тем са-
мым празднование быть утверждено от оного Святейшего Синода» 1. И хотя, 
действительно, в Минеях до ХХ века данная служба не публиковалась, в дру-
гих источниках общецерковного значения указание на празднование 14 марта 
присутствовало, в том числе и до 1853 года. Например, в фундаментальном 
и выдержавшем много изданий сочинении протоиерея Г. С. Дебольского «Дни 
богослужения Православной Греко- Российской Церкви» уже в первом изда-
нии (1837 года) под 14 марта описывалась история чудотворной Феодоровской 
иконы Богоматери, затем указывалось на призвание на царство первого царя 
из Дома Романовых в 1613 году и заключалось: «В память сего важного события 
установлено праздновать Феодоровской Божией Матери не в день ее явления 
16 августа, но 14 марта, в день избрания на престол Михаила Феодоровича» 2. 
Ни о каком «местночтимом» праздновании здесь речи не идет.

Следующие наши замечания касаются конкретно редакторской работы 
над рецензируемой статьей.

9. На странице 363 автор данной статьи с удивлением прочитал о себе сле-
дующее: «Ферапонт (Кашин), митрополит Костромской и Галичский, выявил 
ранее неизвестную редакцию, около (не позднее) 1777 года, сказания» 3. Кому, 
как не редакции «Православной энциклопедии», следует знать, что титул главы 
Костромской митрополии — Костромской и Нерехтский?

10. «После перерыва (с 1921) в 1990 году костромские власти разрешили 
проведение 16 августа крестного хода из кафедрального собора Воскресения 
Христова на Нижней Дебре к месту явления Феодоровской иконы — Спасо- 
Запрудненской церкви» 4. Разумеется, здесь уместно было бы указать дату 
по гражданскому календарю — 29 августа.

11. «Повторно, будучи уже священником Богородицко- Скорбященской 
церкви Костромы, протодиакон П. Орлов обратился в 1883 году в Московский 
духовно- цензурный комитет…» 5. Очевидная недоработка редактора: понятно, 
что автор имел в виду, но так писать нельзя. Одно лицо не может одновременно 
являться и протодиаконом, и священником.

1 К истории Костромской епархии. Указ 1779 года о вновь напечатанной службе Пресвятой Бо-
городице Феодоровской и о праздновании явления Феодоровской иконы 14 марта : (Из ру-
кописей Макарьево- Унженского монастыря) // Костромские епархиальные ведомости. 1890. 
№ 20. Отд. II, часть неоф. С. 537.

2  Дебольский Г. С., священник. Дни богослужения Православной Греко- Российской Церкви. 
СПб., 1837. С. 157.

3 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери // Православная энциклопедия : Т. 71. М., 
2023. С. 363.

4 Там же. С. 366.
5 Там же. С. 367.



213

12. На странице 368 в разделе «Драгоценный убор чудотворной иконы» 
размещено фото с подписью: «Феодоровская икона Божией Матери в Успенском 
соборе Костромы. Ок. 1619 г. Фотография С. М. Прокудина- Горского. 1910 г.». 
Между тем на фото — не сам чудотворный образ, а небольшая Феодоровская 
икона Божией Матери, считавшаяся вкладом в Успенский собор царя Михаи-
ла Феодоровича. Вполне уместно было бы разместить это фото в следующем 
разделе текста, «Ранние списки и повторения» (тем более что именно об этой 
небольшой иконе говорится на странице 371). А вот такая иллюстрация в раз-
деле об украшениях собственно чудотворной иконы, да еще и с указанием 
на Успенский собор, может создать у читателя впечатление, что на фото — сам 
чудотворный образ.

13. И наконец, вернемся к самому началу рецензируемой статьи, где полу-
жирным шрифтом выделено ее название: «ФЕОДОРОВСКАЯ ИКОНА БОЖИЕЙ 
МАТЕРИ» 1. По энциклопедической традиции, здесь во всех словах поставле-
ны ударения. Но чем, как не редакторской небрежностью, можно объяснить 
неправильное ударение в первом слове? Ведь наша чудотворная икона —
не «Феодоровская», а Феодоровская!..

Подводя итог, следует с сожалением признать: для общецерковного этало-
на церковно- научных исследований, каким является «Православная энциклопе-
дия», уровень подготовки к изданию статьи о Феодоровской иконе Пресвятой 
Богородицы не может быть признан допустимым, при всем уважении к ее ав-
тору и хорошо изложенной искусствоведческой части. Полагаем, что вопросы 
по данному поводу следует адресовать прежде всего редакции «Православной 
энциклопедии».

Вообще следует сказать: одной из причин выявленных ошибок — с нашей 
точки зрения — является то, что автором энциклопедической статьи стал ис-
кусствовед, а не историк. Очевидно, что в рецензируемой статье два больших 
раздела: искусствоведческий и исторический. В таком случае, возможно, напи-
сание подобных статей надо поручать двум авторам либо отдавать поступивший 
в редакцию материал на рецензию. Так, рассматриваемую нами статью полез-
но было бы согласовать с Костромской епархией, что позволило бы избежать 
указанных ошибок.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Православная энциклопедия : Том 71. Феодор — Феофан Затворник. М.: ЦНЦ 

«Православная энциклопедия», 2023.
2. Пролог : Вторая половина (март – сентябрь). М.: Печатный двор, 1662.
3. Сказание о явлении и чудесах Феодоровской иконы Богоматери / Публ. и пре-

дисл. И. В. Баженова // Вестник археологии и истории, издаваемый Императорским 
Археологическим институтом : Выпуск XIX. СПб.: Синодальная типография, 1909. 
С. 187–260.

4. Баженов И. В. Обозрение упраздненных монастырей и пустынь Костромской 
епархии // Костромские епархиальные ведомости. 1917. № 6. Отдел неофициальный. 
С. 99–112.

1 Шалина И. А. Феодоровская икона Божией Матери // Православная энциклопедия : Т. 71. М., 
2023. С. 355.

Ферапонт (Кашин), митр. Рецензия на статью о Феодоровской иконе Божией Матери в томе 71 «Православной...



214

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

5. Богоматерь : Полное иллюстрированное описание Ее земной жизни и посвящен-
ных Ее имени чудотворных икон / Под редакцией [и с предисловием] Е. Поселянина : 
Книга I. СПб.: Книгоиздательство П. П. Сойкина, [1909].

6. Брюсова В. Г. Ипатьевский монастырь. Ярославль: Верхне- Волжское книжное 
издательство, 1968.

7. Веселовский С. Б. Исследования по истории класса служилых землевладельцев. 
М.: Издательство «Наука», 1969.

8. Дебольский Г. С., священник. Дни богослужения Православной Греко- Российской 
Церкви. СПб.: Типография департамента внешней торговли, 1837.

9. Диев М. Я., протоиерей. Историческое описание костромского Ипатского мона-
стыря. М.: Типография Александра Семена, 1858.

10. Земная жизнь Пресвятой Богородицы и описание святых чудотворных Ее икон, 
чтимых Православной Церковью, на основании Священного Писания и церковных пре-
даний, с изображениями в тексте праздников и икон Божией Матери / Сост. С. И. Снес-
сорева. Изд. 4-е, испр. и доп. М.: Терирем, 2013.

11. К истории Костромской епархии. Указ 1779 года о вновь напечатанной службе 
Пресвятой Богородице Феодоровской и о праздновании явления Феодоровской иконы 
14 марта : (Из рукописей Макарьево- Унженского монастыря) // Костромские епархи-
альные ведомости. 1890. № 20. Отдел II, часть неофициальная. С. 536–538.

12. Кандорский И., священник. Икона Феодоровския Богоматери в копии 
1812 года : (Из записок священника) // Костромские епархиальные ведомости. 1885. 
Отдел II, часть неофициальная. № 16. С. 485–487.

13. Каткова С. С. Века и судьбы : Сборник статей: в 2 т. Т. 2. Кострома: Кострома-
издат, 2016.

14. Каткова С. С.  Икона «Богоматерь Федоровская со Сказанием» // ХII научные 
чтения памяти Ирины Петровны Болотцевой : Сборник статей. Ярославль: Аверс Плюс, 
2008. С. 55–67.

15. Комарович В. Л. Китежская легенда : Опыт изучения местных легенд. М.; Л.: 
Издательство Академии наук СССР, 1936.

16. Островский П. Ф., протоиерей. Исторические записки о Костроме и ее святыне, 
благочестно- чтимой в императорском Доме Романовых. Кострома: Типография Андро-
никова, 1864.

17. Островский П. Ф., протоиерей. Историческое описание костромского Успенско-
го кафедрального собора, составленное того собора священником П. Островским. М.: 
Типография В. Готье, 1855.

18. [Павел (Подлипский), епископ.] Описание костромского Ипатьевского монас-
тыря, в котором юный Михаил Феодорович Романов умолен знаменитым посольством 
московским на царство русское. М.: Синодальная типография, 1832.

19. Памятная книга для Костромской епархии / Сост. и изд. В. А. Самаряновым. 
Кострома: Губернская типография, 1868.

20. Памятники архитектуры Костромской области : Каталог. Выпуск I : Г. Костро-
ма. Часть третья / Авт. В. П. Выголов, Г. К. Смирнов, Е. Г. Щеболева. Кострома: ГУИПП 
«Кострома», 1998.

21. Рогов И. В., Уткин С. А. Ипатьевский монастырь : Исторический очерк. М.: 
Северный паломник, 2003.

22. Семенова А. В. К вопросу о происхождении Феодоровской иконы Божией Ма-
тери со сказанием (XVII век) // Музейный хронограф : Сборник статей и исторических 
документов. Вып. 10 : в 2 т. Т. 1. Кострома: ОГБУК КГИАХМЗ, 2022. С. 84–95.

23. Сергий (Спасский), архимандрит. Полный месяцеслов Востока : Т. 2. Святой 
Восток. М.: Типография «Современных известий», 1876.



215

24. Ферапонт (Кашин), митрополит Костромской и Нерехтский. Минейная (милю-
тинская) редакция «Сказания о явлении и чудесах Феодоровской иконы Божией Матери» 
(XVII век) // Богословский вестник. 2020. № 3 (38). С. 280–293.

25. Ферапонт (Кашин), митрополит Костромской и Нерехтский. Пространная 
редакция «Сказания о явлении и чудесах Феодоровской иконы Божией Матери»: текст 
и комментарий // Ипатьевский вестник. 2023. № 4. С. 35–82.

REFERENCES
1. Pravoslavnaja enciklopedĳa : Tom 71. Feodor — Feofan Zatvornik. M.: CNC «Pravo-

slavnaja enciklopedĳa», 2023.
2. Prolog: Vtoraja polovina (mart – sentjabr'). M.: Pechatnyj dvor, 1662.
3. Skazanie o javlenii i chudesah Feodorovskoj ikony Bogomateri / Publ. i predisl. 

I. V. Bazhenova // Vestnik arheologii i istorii, izdavaemyj Imperatorskim Arheologicheskim 
institutom: Vypusk XIX. SPb.: Sinodal'naja tipografija, 1909. S. 187–260.

4. Bazhenov I. V. Obozrenie uprazdnennyh monastyrej i pustyn' Kostromskoj eparhii // 
Kostromskie eparhial'nye vedomosti. 1917. № 6. Otdel neoficial'nyj. S. 99–112.

5. Bogomater' : Polnoe illjustrirovannoe opisanie Ee zemnoj zhizni i posvjashhennyh 
Ee imeni chudotvornyh ikon / Pod redakciej [i s predisloviem] E. Poseljanina : Kniga I. SPb.: 
Knigoizdatel'stvo P. P. Sojkina, [1909].

6. Brjusova V. G. Ipat'evskĳ monastyr'. Jaroslavl' : Verhne- Volzhskoe knizhnoe izdatel'stvo, 
1968.

7. Veselovskĳ S. B. Issledovanĳa po istorii klassa sluzhilyh zemlevladel'cev. M.: Izdatel'stvo 
«Nauka», 1969.

8. Debol'skĳ G. S., svjashhennik. Dni bogosluzhenĳa Pravoslavnoj Greko- Rossĳskoj Cer-
kvi. SPb.: Tipografija departamenta vneshnej torgovli, 1837.

9. Diev M. Ja., protoierej. Istoricheskoe opisanie kostromskogo Ipatskogo monastyrja. 
M.: Tipografija Aleksandra Semena, 1858.

10. Zemnaja zhizn' Presvjatoj Bogorodicy i opisanie svjatyh chudotvornyh Ee ikon, 
chtimyh Pravoslavnoj Cerkov'ju, na osnovanii Svjashhennogo Pisanĳa i cerkovnyh predanĳ, 
s izobrazhenĳami v tekste prazdnikov i ikon Bozhiej Materi / Sost. S. I. Snessoreva. Izd. 4-e, 
ispr. i dop. M.: Terirem, 2013.

11. K istorii Kostromskoj eparhii. Ukaz 1779 goda o vnov' napechatannoj sluzhbe Pres-
vjatoj Bogorodice Feodorovskoj i o prazdnovanii javlenĳa Feodorovskoj ikony 14 marta : 
(Iz rukopisej Makar'evo- Unzhenskogo monastyrja) // Kostromskie eparhial'nye vedomosti. 
1890. № 20. Otdel II, chast' neoficial'naja. S. 536–538.

12. Kandorskĳ I., svjashhennik. Ikona Feodorovskĳa Bogomateri v kopii 1812 goda : 
(Iz zapisok svjashhennika) // Kostromskie eparhial'nye vedomosti. 1885. Otdel II, chast' 
neoficial'naja. № 16. S. 485–487.

13. Katkova S. S. Veka i sud'by : Sbornik statej : v 2 t. T. 2. Kostroma: Kostromaizdat, 2016.
14. Katkova S. S. Ikona «Bogomater' Fedorovskaja so Skazaniem» // XII nauchnye chteni-

ja pamjati Iriny Petrovny Bolotcevoj : Sbornik statej. Jaroslavl' : Avers Pljus, 2008. S. 55–67.
15. Komarovich V. L. Kitezhskaja legenda : Opyt izuchenĳa mestnyh legend. M.; L.: Iz-

datel'stvo Akademii nauk SSSR, 1936.
16. Ostrovskĳ P. F., protoierej. Istoricheskie zapiski o Kostrome i ee svjatyne, 

blagochestno- chtimoj v imperatorskom Dome Romanovyh. Kostroma: Tipografija Andro-
nikova, 1864.

17. Ostrovskĳ P. F., protoierej. Istoricheskoe opisanie kostromskogo Uspenskogo 
kafedral'nogo sobora, sostavlennoe togo sobora svjashhennikom P. Ostrovskim. M.: Tipografi-
ja V. Got'e, 1855.

Ферапонт (Кашин), митр. Рецензия на статью о Феодоровской иконе Божией Матери в томе 71 «Православной...



216

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

18. [Pavel (Podlipskĳ), episkop.] Opisanie kostromskogo Ipat'evskogo monastyrja, v 
kotorom junyj Mihail Feodorovich Romanov umolen znamenitym posol'stvom moskovskim 
na carstvo russkoe. M.: Sinodal'naja tipografija, 1832.

19. Pamjatnaja kniga dlja Kostromskoj eparhii / Sost. i izd. V. A. Samarjanovym. Kostro-
ma: Gubernskaja tipografija, 1868.

20. Pamjatniki arhitektury Kostromskoj oblasti : Katalog. Vypusk I: G. Kostroma. Chast' 
tret'ja / Avt. V. P. Vygolov, G. K. Smirnov, E. G. Shheboleva. Kostroma: GUIPP «Kostroma», 1998.

21. Rogov I. V., Utkin S. A. Ipat'evskĳ monastyr' : Istoricheskĳ ocherk. M.: Severnyj palo-
mnik, 2003.

22. Semenova A. V. K voprosu o proishozhdenii Feodorovskoj ikony Bozhiej Materi so 
skazaniem (XVII vek) // Muzejnyj hronograf: Sbornik statej i istoricheskih dokumentov. Vyp. 
10 : v 2 t. T. 1. Kostroma: OGBUK KGIAHMZ, 2022. S. 84–95.

23. Sergĳ (Spasskĳ), arhimandrit. Polnyj mesjaceslov Vostoka : T. 2. Svjatoj Vostok. M.: 
Tipografija «Sovremennyh izvestĳ», 1876.

24. Ferapont (Kashin), mitropolit Kostromskoj i Nerehtskĳ. Minejnaja (miljutinskaja) 
redakcĳa «Skazanĳa o javlenii i chudesah Feodorovskoj ikony Bozhiej Materi» (XVII vek) // 
Bogoslovskĳ vestnik. 2020. № 3 (38). S. 280–293.

25. Ferapont (Kashin), mitropolit Kostromskoj i Nerehtskĳ. Prostrannaja redakcĳa 
«Skazanĳa o javlenii i chudesah Feodorovskoj ikony Bozhiej Materi»: tekst i kommentarĳ // 
Ipat'evskĳ vestnik. 2023. № 4. S. 35–82.

Статья поступила в редакцию 11.01.2025; одобрена после рецензирования 
13.02.2025; принята к публикации 25.02.2025.

The article was submitted 11.01.2025; approved after reviewing 13.02.2025; 
accepted for publication 25.02.2025.



217
© Липовецкий П. Е., 2025.

Научная статья
УДК 281.93
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–1–217–221
EDN: ONZPHG

ЛЕТОПИСЕЦ «ПАТРИАРХА- СХИМНИКА» 
РЕЦЕНЗИЯ НА: МАКАРИЙ (ВЕРЕТЕННИКОВ), 

АРХИМ. ПАТРИАРХ- СХИМНИК. 
СЕРГИЕВ ПОСАД: ТРОИЦЕ- СЕРГИЕВА ЛАВРА, 

2024. 544 С.
Липовецкий Павел Евгеньевич,

Московская духовная академия, 
Сергиев Посад, Россия

lipovesky.pavel@gmail.com

Аннотация. В рецензии приводится обзор книги 
архимандрита Макария (Веретенникова) «Патриарх- 
схимник», посвящённой Патриарху Московскому и всея 
Руси Никону. В рецензии показаны особенности книги, 
как в методологическом, так и в фактологическом от-
ношениях. Особое внимание уделено структуре работы. 
Важное место в рецензии уделено демонстрации уникаль-
ных разработок автора книги.

Ключевые слова: Патриарх Никон, Архимандрит Ма-
карий (Веретенников), Старообрядческий раскол, Русская 
Церковь в XVII в., Церковная историография

Цитирование: Липовецкий П. Е. Летописец «пат-
риарха- схимника» Рецензия на: Макарий (Веретенни-
ков), архим. Патриарх- схимник. Сергиев Посад: Троице- 
Сер гиева Лавра, 2024. 544 с. // Ипатьевский вестник. 
2025. № 1. С. 217–221. https://doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–1–217–221

Ипатьевский вестник. 2025. №1 (29). С. 217–221
Ipatievsky vestnik. 2025. № 1 (29). Р. 217–221 

ПЕРСОНАЛИИ

Павел Евгеньевич 
Липовецкий, кандидат 
богословия, доцент 
кафедры церковной 
истории Московской 
духовной академии
/
Pavel Evgenievich Lipo-
vetsky, Candidate of Theo-
logy, Associate Professor of 
the Department of Church 
History at the Moscow 
Theological Academy



218

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

SCIENTIFIC LIFE
Scientific article

THE CHRONICLER 
OF THE “PATRIARCH- SCHEMER”. 

REVIEW OF: MAKARIY (VERETENNIKOV), ARCHIM. 
THE PATRIARCH IS A SCHEMER. SERGIEV POSAD: 

TRINITY- SERGIEV LAVRA, 2024. 544 P.
Pavel E. Lipovetsky,

Moscow Theological Academy, Sergiev Posad, Russia
lipovesky.pavel@gmail.com

Abstract. The review provides an overview of the book by Archimandrite Makariy 
(Veretennikov) "The Patriarch- Schemer", dedicated to Patriarch Nikon of Moscow and All 
Russia. The review shows the peculiar features of the book, both in methodological and fac-
tual terms. Special attention is paid to the structure of the work. An important place in the 
review is given to demonstrating the unique developments of the author of the book.

Keywords: Patriarch Nikon, Archimandrite Makarii (Veretennikov), Old Believers' 
schism, the Russian Church in the XVII century, Church historiography

For citation: Lipovetsky P. E. The chronicler of the "patriarch- schemer". Review of: 
Makariy (Veretennikov), Archim. The patriarch is a schemer. Sergiev Posad: Trinity- 
Sergiev Lavra, 2024. 544 p. // Ipatievsky vestnik. 2025. № 1. Р. 217–221. (In Russian). 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–1–217–221

С
РЕДИ предстоятелей Русской Церкви прошлого, вероятно, нет более 
известного человека, чем патриарх Никон. В 14-летний период его пре-

бывания на первосвятительской кафедре произошли события, определившие 
облик Русской Церкви и путь Её развития на столетия вперед. Многое из сде-
ланного во время правления этого предстоятеля не утратило актуальности 
и для современной церковной жизни, недаром в своих лекциях по русской 
истории В. О. Ключевский высоко оценил историческое значение этой лич-
ности: «Из русских людей XVII в. я не знаю человека крупнее и своеобразнее 
Никона».

Действительно, своеобразие фигуры патриарха Никона не позволяет оста-
ваться к ней равнодушным: одни проклинают его, другие, напротив, благо-
словляют, но и тех, и других в равной степени интересует его биография. В ряду 
деятелей нашей истории патриарх Никон остаётся одним из тех, вокруг значе-
ния которых споры продолжаются не только десятилетиями, но даже веками. 
Не ослабевает и научный интерес к деятельности шестого Патриарха Москов-
ского и всея Руси. Эпохе патриарха Никона за последние десятилетия посвящён 
не один десяток научных исследований разного формата, однако до сих пор 
обобщающего труда, учитывающего последние научные достижения, выпущено 
не было.



219

Липовецкий П. Е. Летописец «пат риарха- схимника» Рецензия на: Макарий (Веретенников), архим. ...

С выходом новой книги известного церковного историка архимандрита 
Макария (Веретенникова) под названием «Патриарх- схимник» потребность 
в фундаментальной работе со стороны интересующихся временем и личностью 
патриарха Никона получает удовлетворение.

Текст работы общим объёмом более, чем в 21 авторский лист, был выпущен 
издательством Троице- Сергиевой Лавры в прекрасной полиграфии и снабжён 
иллюстрациями.

Основной задачей автора «Патриарха- схимника» стала наиболее полная ре-
конструкция жизни и деятельности патриарха Никона. Для этого автор прибега-
ет к большому количеству исследовательских работ, среди которых и классики 
исторической мысли, такие как С. Ф. Платонов, С. М. Соловьёв, Г. В. Вернадский, 
В. О. Ключевский, митрополит Макарий (Булгаков) и другие, так и к современ-
ным исследователям. Достижения прошлого в работе отца Макария сопоставля-
ются, дополняются, а иногда и корректируются данными, полученными в ходе 
изысканий наших современников.

Не менее важное место в исследовании занимает работа с огромным мас-
сивом разноплановых источников, в которых запечатлелась могучая фигура 
«самого своеобразного русского человека XVII в.». В своём повествовании автор 
прорабатывает существующую источниковую базу, ведь даже хорошо известные 
материалы могут позволить сделать новые выводы или даже скорректировать 
фактологию. Так, сопоставляя данные источников о времени рождения буду-
щего Святейшего Патриарха, автор обратил внимание на известие Николааса 
Витсена, голландского учёного и политика, посетившего Россию в 1664–1665 гг. 
и имевшего беседу с патриархом Никоном, пребывавшем на тот момент в Ново-
иерусалимском монастыре. Голландец не только дал описание внешнего вида 
предстоятеля, но и указал его точный возраст — 64 года. Эти данные не согласу-
ются с другими источниками, также говорящими о времени появления на свет 
Никиты Минова, будущего предстоятеля Русской Церкви. Чтобы разрешить 
это противоречие, автор книги сопоставил разные даты с этапами жизни па-
триарха. Определяющим в выяснении достоверности заявлений различных 
источников стало время пресвитерской хиротонии. Если будущий святитель 
родился в 1605 г., как это принимается на данный момент большинством ис-
следователей, то его поставление во иереи произошло до достижения ставлен-
ником необходимого с точки зрения канонов возраста. Дата, содержащаяся 
в «Путешествии в Москву» Николааса Витсена, позволила снять противоречия 
и выдвинуть гипотезу о 1600 г. рождения будущего патриарха Никона.

Вместе с этим «Патриарх- схимник» подвигает к самостоятельным раз-
мышлениям. В такой сложной теме, как оценка личности патриарха Никона, 
архимандрит Макарий предоставляет читателю самому делать вывод о природе 
представленных фактов. Повествуя о самых неоднозначных событиях в жизни 
своего героя, автор с большой внимательностью описывает происходящие со-
бытия: обильно цитирует источники и исследовательскую литературу, но ста-
рается воздерживаться от  каких-либо суждений. Например, говоря о налажива-
нии отношений между царём Алексеем Михайловичем и будущим патриархом, 
автор прослеживает все случаи их встреч в период знакомства, скрупулёзно 



220

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 1 (29), 2025

описывает богослужения и другие совместные мероприятия, в которых уча-
ствовали глава государства и Предстоятель Церкви. Выводы о нарастающей 
симпатии и духовном родстве государя и молодого игумена, а затем митропо-
лита и патриарха читатель должен сделать самостоятельно.

В тексте книги приводятся широкие контекстные сведения о середине 
XVI в. Перед читателем проходят деятели той исторической эпохи, доброже-
латели и противники патриарха- схимника: преподобный Елеазар Анзерский, 
царь Алексей Михайлович, патриарх Московский Иосиф, патриарх Антиохий-
ский Макарий, царица Мария Ильинична, церковный писатель Арсений Грек, 
царевна Татьяна Михайловна и многие другие. Остаётся лишь пожалеть, что на-
стоящее издание не снабжено именным справочником и указателем, для того 
чтобы облегчить ориентирование читателя среди упоминаемых лиц.

Однако ценные контекстные сведения касаются не только лиц, упоминае-
мых в книге. Автор приводит важные сведения о богослужебных, богословских 
и даже церковно- политических традициях изучаемого периода. Так, говоря, 
об отъезде патриарха Никона из Москвы в период обострения отношений 
с царём Алексеем Михайловичем, отец Макарий отмечает пастырско- педа-
гогическую природу такого демарша, характерную для православных иерархов 
прошлого. Оставление кафедры, как справедливо указывает автор книги, осно-
вано на длительной византийско- русской традиции протеста видных духовных 
лиц, несогласных с позицией государственной власти.

Не менее важным представляется отказ автора от существующих истори-
ографических стереотипов, традиционно описывающих деятельность патри-
арха Никона в тёмных тонах. Утверждение о самочинных и необоснованных 
шагах в устройстве церковной жизни автор ставит под сомнение изложением 
фактов. Это касается, например, описания соборного процесса рассмотрения 
богослужебных изменений, которые обычно представляются единоличным 
решением патриарха.

Выбор структуры содержания работы вполне традиционный, он подчинён 
хронологии жизненного пути патриарха Никона. Повествование простирается 
от периода рождения до преставления первосвятителя. Особое внимание при-
влекают тематические главы, посвящённые той или иной стороне деятельности 
святейшего Никона, особенно в период активного патриаршего служения: со-
вершение богослужений, поставление иерархов и рядовых клириков, строи-
тельная деятельность, прославление подвижников благочестия и другое. Такие 
тематические отступления придают повествованию объём и выразительность, 
погружают читателя в эпоху. Некоторые повествования отличаются большим 
эмоциональным напряжением, заставляющим читателя сопереживать про-
исходящему на страницах книги. Так, во время чтения проникаешься особым 
чувством при описании сцен мятежей и эпидемии, в борьбе с которыми Пред-
стоятель принял самое активное участие.

Однако наряду с этой вполне традиционной для описания биографии па-
триарха Никона стороной существуют и другие аспекты, являющиеся авторской 
разработкой архимандрита Макария. Это описание фактов положительного 
отношения к патриарху Никону во время его жизни и особенно после кончи-



221

ны. Автор показывает традицию почитания шестого Московского патриарха, 
продолжавшуюся не одно столетие и проявлявшуюся в самых разнообразных 
формах, вплоть до стихотворных.

Поистине уникальными являются данные о личных вещах, связанных 
с именем патриарха Никона. Автору удалось выявить сведения о судьбе схимы 
Предстоятеля, которую он принял незадолго до смерти. В XIX в. она хранилась 
в одном Вифанском ските Троице- Сергиевой лавры и пользовалась почитанием 
святителя Филарета (Дроздова).

Издание книги архимандрита Макария «Патриарх- схимник» стало собы-
тием в мире церковно- исторических исследований. Являющееся плодом зна-
чительных трудов автора, настоящее издание способно изменить для читателя 
восприятие эпохи патриарха Никона. Нет никаких сомнений в том, что книга 
является монументальным памятником делам, жизни и личности одного из са-
мых ярких Предстоятелей Русской Церкви.

Статья поступила в редакцию 11.01.2025; одобрена после рецензирования 
13.02.2025; принята к публикации 25.02.2025.

The article was submitted 11.01.2025; approved after reviewing 13.02.2025; ac-
cepted for publication 25.02.2025.

Липовецкий П. Е. Летописец «пат риарха- схимника» Рецензия на: Макарий (Веретенников), архим. ...



223

ПРИЛОЖЕНИЕ

ТРЕБОВАНИЯ К МАТЕРИАЛАМ 
ДЛЯ ПУБЛИКАЦИИ В ПЕЧАТНЫЙ СБОРНИК

• Объем статьи до 15 страниц.
• Текст статьи: шрифт TimesNewRoman 14, полуторный интервал (под-

страничные сноски: шрифт — 10 при одинарном межстрочном интервале), 
отступ — 1,25 см; поля: верхнее, нижнее, левое, правое — 2 см. Номера страниц 
не ставятся, автоматический перенос в словах отсутствует.

• Сноски имеют сквозную нумерацию по всей статье и располагаются 
внизу страниц; возможны полная и краткая форма описания ссылки.

• К статье должен быть приложен список ключевых слов (3–7) и аннотация 
объемом до 400 знаков, а также список цитируемой литературы.

• Ф.И.О. автора, сан, название статьи, ключевые слова и аннотация долж-
ны быть представлены на русском и английском языках.

• Текстовой файл должен быть сохранен в формате doc или rtf, иллюстра-
ции (не более 3-х в формате jpg). Графический материал (рисунки, чертежи, 
схемы, фотографии) должен быть высокого качества, если они содержат над-
писи, они должны быть хорошо читаемыми. Все изображения, содержащиеся 
в текстовом файле, должны быть дополнительно предоставлены отдельными 
файлами.

Оформление статьи:
• фамилия, имя, отчество автора/авторов, сан (полужирный курсив, вы-

равнивание по правому краю);
• ученая степень, ученое звание, почетное звание;
• город, название организации, которую Вы представляете;
• электронный адрес автора (отступ строки);
• контактный телефон;
• название статьи (без кавычек, строчными буквами, полужирным шриф-

том, выравнивание по центру, точка в конце не ставится);
• текст аннотации и ключевые слова на русском языке;
• текст статьи;
• список литературы;
• инициалы и фамилия автора/авторов, сан, название статьи, текст анно-

тации и ключевые слова на английском языке.

Редакция оставляет за собой право внесения в текст редакторских измене-
ний, не искажающих смысла статьи.

Материалы, не соответствующие предъявленным требованиям, редакция 
не рассматривает.

Решение о публикации принимается редакционной коллегией журнала.

Все статьи проходят обязательное внутреннее и/или внешнее ре-
цензирование.



Научное издание

«ИПАТЬЕВСКИЙ ВЕСТНИК»
Выпуск №1 (29) 2025

Главный редактор — митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт 
(Кашин Дмитрий Витольдович)

Ответственный редактор — Жигалов М.И.
Корректор — Ветелина Л.Г.

Переводчик — Котяшкина Я.С.
Верстка и дизайн — Шаталов В.В. 

Дата выхода 25.04.2025. Цена свободная
ПИ №ТУ44-00304 от 28.05.2018 г.

Костромская митрополия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)
156000, г. Кострома, ул. Богоявленская (Симановского), 26/37

Отпечатано в типографии «Линия График Кострома»:
г. Кострома, ул. Петра Щербины, 9а. 

Подписано в печать 24.03.2025.
Формат 60×90/16 (А5). Тираж 200 экз. Заказ №119.




